TRETJI DAN

KRSCANSKA REVIJA ZA DUHOVNOST IN KULTURO

ROMAR]JI UPANJA

Mo¢ neumnosti: kako se upreti skusnjavi neumnosti in preiti k upanju?

Romanje kot pot: skozi kontemplativno hojo do strpnosti
Zgodba o vojni

Medkulturni dialog kot temelj druzbene kohezije v pokonfliktnih druzbah:
primer bosansko-hercegovske vasi Baljvine

TEOLOGIJA
Starozavezne povezave v poro¢ilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)

RELIGIOLOGIJA

Vloga Abrahama v Koranu



KRSCANSKA REVIJA
CENA:7,99 € ZA DUHOVNOST IN KULTURO

Tretji
‘ ‘“ dan

97

71318"123002




13
18

25

44

51

61

2025 2

Vsebina

Uvodnik
Jonas Miklav¢ic

ROMARJI UPANJA

Matjaz Celarc: Mo¢ neumnosti: kako se
upreti skuSnjavi neumnosti in preiti k
upanju?

Eva Novak Sveti¢: Romanje kot pot: skozi
kontemplativno hojo do strpnosti

Arezo Yousufi: Zgodba o vojni

Dr. Faris Ko¢an: Medkulturni dialog kot
temelj druzbene kohezije v pokonfliktnih
druzbah: primer bosansko-hercegovske
vasi Baljvine

TEOLOGIJA

Sa3o KuSeni¢: Starozavezne povezave v
porodilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn
19,16-37)

FILOZOFIJA

Kristof Kerze: Spoznavoslovni izvori
politi¢ne misli Jacquesa Maritaina
Urban Preinfalk: Zgodovinski razvoj Lilit
in njena vkljucitev v drugi val feminizma

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA
Florentina Miheli¢ in Judita Kerin:
Eksistencialna terapija: iskanje pomena v
svetu brez inherentnega smisla

69

76

78

81

Marija Maru$a Kramli Marmolja: V svetu,
kjer je 1aZje biti odvisen kot ranljiv

KRSCANSKO RELIGIOZNO LEPOSLOVJE
Smiljan Trobis: Pesmi

ESE]
Domen Kos: Marija, vzor in model Cerkve

RELIGIOLOGIJA
Danijel Kasnar: Vloga Abrahamav
Koranu

BESEDE STARIH

102 Aljaz Krajnc: O oblikovanju stvaritev

(1. dan)
Jakobova simfoni¢na pesnitev v sedmih
stavkih

107 Avgustin: Razlaga Psalma 126 (2. del)

111

PRESOJE

Ana Miklavz: Listening and Dialoguing
with the World: A Philosophical and
Theological-Spiritual Vision



UVODNIK

V¢asih se zdi, da smo danes nekoliko izgubili ob¢utek za pot. Kot da smo se sicer navadili na
nenehno premikanje, a brez jasne smeri: od novice do novice, od informacije do Se ene informa-
cije, od obveznosti do naslednje obveznosti. Manj jasen cilj in vedno hitrejsi tempo nasih zivljen;j
sta postala kulturna norma, ki v svojem negativu vedno jasneje kaze, kako dragocena sta smer
inritem.

Geslo jubilejnega leta 2025 - »Romarji upanja« - tako ne deluje kot le $e ena parola, ampak kot
povabilo, da bi v tempu vsakdana znova nasli ritem in cilj. Kot preprost kompas, ki ga je mogoce
sliSati zelo osebno: ne beZi — romaj; ne obupaj - upaj. Geslo je izbral papeZ FranciSek kot rdeco nit
letoSnjega jubileja, svetega leta, ki ga Cerkev po ustaljeni navadi obhaja vsakih 25 let. Jubilej se
je zacel z odprtjem svetih vrat v baziliki sv. Petra na boZi¢ni vecer 2024 in bo sklenjen 6. januarja
2026, v svojem jedru pa je to ¢as, v katerem Cerkev Zeli posebej poudariti pot sprave, prenove ter
romanja, ki ni pobeg iz sveta, ampak Sola poguma in zaupanja.

Romanje, ki je stara, a hkrati tudi sodobna podoba, dejansko zadeva pot, iskanje smeri, pomen
postankov in to, da ¢lovek v hoji pogosto drugace vidi sebe, druge in svet. Za mnoge je romanje
verska praksa, za druge kulturna izku$nja ali preprosto nacin, kako za nekaj ¢asa stopiti iz rutine
in si vzeti prostor za ti§ino. Prav za vse romarje pa je klju¢no to, da je v ospredju pot sama. Clovek
se v prvi vrsti namre¢ ne uci nujno iz ciljev in rezultatov, ampak iz v hojo nanizanih korakov, nji-
hovega ritma in konsistentnega vztrajanja. Zato romanje dobro deluje tudi kot druzbena prispo-
doba, ne le osebna. Skupno Zivljenje gradimo postopoma, z vajo zaupanja, z drobnimi dejanji, ki
se ponavljajo, in z besedami, ki odpirajo prostor za srecanje. Odnosi, sprava in dialog namre¢ ne
nastanejo na ukaz, temvec skozi zavestno negovanje in trud, tako da postanejo “majhni koraki”
na poti do pristne skupnosti.

In skupnost sama nikoli ne Zivi le iz tega, kar je Ze doseZeno, ampak iz tega, kar si upa predsta-
vljati in obljubiti. Upanje je v tem smislu tudi javna kategorija: sposobnost, da prihodnosti ne
prepustimo samo trendom, strahovom ali golemu interesu, ampak da jo odpremo kot prostor
odgovornosti. Ni pobeg v utopicen optimizem, ampak nacin, kako ¢lovek in skupnost ravnata s
casom, kako prenasata neizpolnjenost, kako se ucita popravkov, kako zdrzita napetost med tem,
kar je, in tem, kar bi lahko bilo. Upanje tako ne stoji na na$i samozadostnosti, ampak na obljubi,
ki nas presega — zato lahko sploh ostane povsem trezno in hkrati ne cini¢no. Geslo jubilejnega
leta, »Romarji upanja, to prevede v podobo poti: ne gre za to, da bi lahko upali zaradi povsem
gotove prihodnosti, upamo lahko zaradi odprtosti horizonta, proti kateremu je vredno romati -
osebno, skupnostno in kulturno.

V tematskem bloku te Stevilke pred nami stojijo Stirje razli¢ni pogledi — $tiri “poteze”, ki
upanje in romanje naredijo konkretno v jeziku, v telesu, v pri¢evanju in v skupnosti. Prvi pri-
spevek odpre morda neprijetno, a nujno vprasanje: kako se v ¢asu hrupa, hitrih sodb in samo-
zadostnosti upreti skudnjavi “neumnosti”, ki ni le pomanjkanje znanja, ampak tudi odpoved
razsodnosti in odgovornosti. Namesto moraliziranja avtor ponudi miselni zemljevid: kako se iz
notranje zaprtosti spet odpre prostor za smisel. Upanje se tu pokaZe kot prehod — od napuha k
modrosti, od razprSenosti k resnici. Drugi prispevek spregovori o romanju kot poti, ki ¢loveka
udi tempa: pocasnosti, pozornosti, notranje zbranosti. V svetu, ki ga poganja naglica, je tak$na
drza kulturno subverzivna in avtorica pokaze, da ¢lovek ne postane bolj ¢loveski z ve¢ drazljaji,

2 TRETJIDAN 2025 2



ampak z globljo prisotnostjo. Upanje se tu rojeva iz vadbe — iz hoje, ki ne beZi, ampak dozoreva
v strpnost. Tretji prispevek prinese glas, ki ga pogosto sli§imo samo “prek naslovnic”: osebno
pricevanje o zivljenju v senci vojne in politi¢nega preloma. Avtorica opiSe, kaj pomeni vztraja-
ti, ko se zdi, da prihodnost izginja. Bralca ne pusti pri varni distanci, temve¢ ga tiho vprasa, ali
znamo v trpljenju drugega prepoznati obraz — in ne le oddaljene teme. Cetrti prispevek se ustavi
pri vprasanju druzbene kohezije in razice, kako skupnosti po konfliktu sploh zdrZzijo skupaj —
in kaj to pomeni za naSo kulturno prihodnost. Na konkretnem primeru avtor pokaze, da mir ni
romantika, temvec praksa: mreZa odnosov, pogovorov, drobnih dejanj in “normalnosti”, ki se ne
zgodijo sama od sebe. Upanje se tu izkaZe kot kolektivna disciplina, ki gradi mostove tudi takrat,
ko je lazje zgraditi zid.

Tematski blok je vabilo k drZi Zivljenja na poti, v katerem je tudi revija lahko romarska so-
potnica. Kot taka ne ponuja instantnih resitev, ampak prispeva svoj del k negovanju prostora za
zorenje. Slede¢ prispevkom tokratnega tematskega bloka lahko tako prepoznamo, da biti »romar
upanja« v jubilejnem letu pomeni vsaj to: vztrajati pri resnici brez cini¢ne ostrine, vaditi ritem
pozornosti, posluSati glasove z roba, in izbirati skupnost kot odgovorno nalogo. Korak za kora-
kom. Ne zato, ker bi bila pot lahka — ampak ker je edina, ki pelje naprej.

Jonas Miklav¢ic

UVODNIK 3



Foto: Denis Koncar

4 TRETJIDAN 2025 2



DR. MATJAZ CELARC

Moc¢ neumnosti: kako se upreti
skuSnjavi neumnosti in preiti k
upanju?

Razmislek o »neumnosti« na prvi pogled deluje nekoliko lahkoten, celo provokativen. Vendar
nas ze kratek premislek soo¢i z dejstvom, da gre za eno najbolj vztrajnih ¢loveskih sku3njav, ki
globoko zaznamuje posameznika, druzbo in celo veroizpovedno skupnost. Neumnost ni zgolj
intelektualni primanjkljaj, temvec predvsem eti¢no-duhovna drza, ki ¢loveka oddaljuje od re-
sni¢nosti in ga zapira vase. Gre za odpoved modrosti in sposobnosti razlikovanja, za samovoljno
zamejitev pogleda, ki ¢loveka odreZe od odnosa z Bogom in so¢lovekom. Ni nepomembno, da
se sku$njava neumnosti pogosto pojavi tudi tam, kjer bi ¢lovek pric¢akoval ravno nasprotno: v
iskanju modrosti. To napetost je z izjemnim obcutkom opisal Erazem Rotterdamski v svoji
Hvalnici norosti. Prav ta ambivalentnost - da se neumnost lahko skriva celo pod krinko ucenosti
in religiozne gore¢nosti - kli¢e k premisleku, kako se ji upreti. Pusc¢avski ocetje, ki so stoletja
izku3ali notranje boje, so opozarjali, da se skusnjav ne premaga zgolj z lastnim naporom, temvec
z duhovno preprostostjo in poniZnostjo.

V tem razmiSljanju Zelim osvetliti pot v treh korakih: najprej bom sku$al orisati, kako se neum-
nost razodeva kot odpoved logiki in vodi v napuh; nato kako se brezumnost pokaze kot odpoved
smislu, ki Zivljenje potisne v praznino; in kon¢éno kako Bozja norost v krizu odpre novo obzorje
- upanje, ki ¢loveka prenovi. Od neumnosti prek brezumnosti do BoZje modrosti se tako zariSe
pot, ki ni le intelektualni premislek, temve¢ tudi povabilo k Zivljenjski spremembi.

NE-UMNOST KOT NELOGICNOST

zku$nja pandemije je ponudila Stevilne paradokse vsakdanjega Zivljenja. Eden izmed njih je

bil stavek, ki ga je po desetdnevni karanteni marsikdo izrekel z olajSanjem: »Imam pozitivno
novico, da sem negativen.« Ironija te izjave temelji na skladenjski napetosti in igri z jezikom,
ki prikli¢e smeh poslusalca. Toda prav ta preprosta situacija razkrije globljo resnico: ¢lovek je
ustvarjen kot bitje jezika, smisla in logike.

Sveto pismo ga obcuduje kot tistega, ki je »narejen malo niZji od angelov« (Ps 8,5-6). Kot ra-
zumno bitje je ¢lovek tudi »snovalec pomenag, saj mu Stvarnik zaupa nalogo, da daje imena vsem
stvarem (1 Mz 2,19-20). Toda prav tu se skriva nevarnost: ¢lovekovo dostojanstvo se ne uresnici
v samozadostnosti, temve¢ v odnosu z Bogom. Ce ta odnos zavrne, se znajde razgaljen v svoji
nemoci (1 Mz 3,7). Zato psalmist z ironijo opozarja: »Neumne? pravi: ,Ni Boga'.« (Ps 53,2) Ne gre
zgolj za intelektualno zmoto, ampak za drZo, v kateri ¢lovek zanika svoj izvor. Svetopisemska

ROMARJIUPANJA 5



modrost ga vidi postavljenega pred dve poti: pot modrega, ki zaupa Bogu in je blagoslovljen, ter
pot neumnega, ki samega sebe postavlja za merilo in s tem hodi v pogubo (Ps 1). Ravno v drzi
napuha - biti nkakor Bog« (1 Mz 3,5) - se razodeva sr¢ika neumnosti. Prerok Jeremija isto spozna-
nje izrazi z mo¢nim simbolom: ¢lovek je zapustil izvir Zive vode in si izkopal kapnice, ki ne drZijo
vode (Jer 2,13). Avgustin je to povzel z mislijo, da je napuh zaCetek vsakega greha, saj ¢loveka
oddaljuje od Boga in ga zaslepi. PuScavski oCetje pa so opozarjali: le poniZznost odpira prostor res-
nici. Kot v pripovedi o bratu, ki mu je hudi¢ priSel v podobi nadangela, a ga je razoroZila preprosta
beseda poniznosti: »Jaz nisem vreden, da bi bil k meni poslan angel.«

Toda neumnost, ki se za¢ne kot odpoved logiki in kot napuh samozadostnosti, ne ostane brez
posledic. Njena notranja dinamika vodi v nekaj hujSega: v brezumnost - stanje, ko ¢lovek morda
$e ima stvari, a izgubi pomen Zivljenja.

BREZUMNOST KOT NESMISEL

Ce je neumnost odpoved logiki, se brezumnost razkrije kot odpoved smislu. V njenem jedru
stoji ogroZeni »jaz«, ki si mora znova in znova dokazovati svojo vrednost. Clovek svojo identiteto
meri po ucinkovitosti, statusu, zunanjosti - a s tem ostaja vedno bolj sam. Ko se zapre v lastno
individualnost, brez odnosa z Bogom in drugimi, njegovo Zivljenje zdrsne v praznino. Erazem
Rotterdamski v Hvalnici norosti opiSe prevzetno brezumnost u¢enjakov, ki jih lastno znanje dela
o3abne in osamljene. Sodobni ¢lovek pa se sre¢uje z enako skusSnjavo: telo postaja biokemicni
prenos podatkov, suZenj produktivnosti ali objekt uzitka. A s tem izgublja svojo ¢lovecnost, ki se
gradi v odnosu, v soocenju s krhkostjo in odprtosti za presezno.

Modri Pridigar to stisko ubesedi brez olepSevanja: »Videl sem vsa dela, ki so se zgodila pod
soncem, in glej, vse je nicevost in lovljenje vetra.« (Prd 1,14) Toda hkrati pokaze tudi klju¢: Zivlje-
nje ima smisel, kadar je sprejeto kot dar - uzivano v hvaleznosti in deljeno z drugimi (Prd 5,17-19).
Jezus v priliki o bogatasu in Lazarju (Lk 16,13-19) prav tako opozori: bogatin je imel vse, a ni imel
nikogar. To je sr¢ika brezumnosti - posedovanje brez odnosa. Gregor Nazianski zato poudarja,
da je resni¢na modrost v odprtosti in daru: ¢lovek naj odpre vrata ubogim, ker Sele dar postavi
Zivljenje v pravi horizont. Pu$cavski ofe Pirmin to povzame z opozorilom: »Vse, kar je ¢ez mero,
je od demonov.«

Resnica daru se ne kaZe le v besedah, temvec tudi v izku3nji. Ob koncu pe§ romanja v Santi-
ago de Compostela sem srecal nemskega podjetnika Antona. Po smrti Zene je njegovo bogastvo
izgubilo ves pomen. Novo Zivljenje je nasel 3ele, ko je svoje imetje zacel razumeti kot dar, ki ga
je mogoce deliti - in od takrat je skrbel za romarje. Njegova zgodba potrjuje besede Pridigarja:
smisel ni v posedovanju, temve¢ v podaritvi. Toda vpraSanje ostaja: ali se je iz zacaranega kroga
neumnosti in brezumnosti sploh mogoce resiti? Kr§¢anski odgovor se zdi presenetljiv - reSitev ni
v vedji cloveski moci, temvec v BoZji norosti: v modrosti kriZa, ki se v o¢eh sveta kaze kot nespa-
met, a v resnici prinasa novo zivljenje in upanje.

NOROST KOT BOZJA MODROST IN UPANJE

Ko zakoga re¢emo, da je »nor«, lahko mislimo bodisi na popolno predanost bodisi na izgubljen
stik z resni¢nostjo. Prav v tem razponu se odpira prostor za evangeljsko sporocilo: svetopisemska
»noroste, ki se ljudem zdi nespamet, je v resnici Bozja mo¢ in modrost.

To je izkusil Job v preizkus$nji. Njegovi prijatelji so njegovo trpljenje razlagali z ideoloskimi
shemami, toda Bog je razkril njihovo zmoto. Job je prepoznal omejenost ¢loveske logike, ko je
rekel: »Govoril sem, a nisem razumel,« (Job 42,3) ter dodal: »Preklicujem in se kesam v prahu

6 TRETJIDAN 2025 2



in pepelu.« (Job 42,6) Njegovo priznanje je vodilo k novemu pogledu: »Doslej sem te poznal po
govoricah, zdaj pa te je videlo moje oko.« (Job 42,5) Srecanje z Bogom ne prinese vracanja v staro,
ampak odpira novo Zivljenje, o¢iS¢eno in prenovljeno. Podoben obrat sre¢amo v evangeliju pri
obsedenem iz Geraske deZele (Mr 5,1-20). Zivel je v popolni osami, ujet med grobovi, brez stika z
ljudmi. Jezus ga je osvobodil »legije« demonov in mu vrnil dostojanstvo - omogo¢il mu je, da je
znova vstopil v odnos z Bogom in s so¢lovekom.

Priznanje krhkosti in slabosti tako odpira ¢loveka za odnos, hvaleZznost in daritev. Pavel povze-
ma logiko kriZa z besedami: »Ko sem slaboten, tedaj sem mocan.« (2 Kor 12,10) V tem paradoksu
ni ¢loveske trme, temvec razodetje, da se moc razodeva v ljubezni, ki se podari. Zato lahko zapiSe:
»Beseda o kriZzu je nespamet za tiste, ki gredo v pogubo, nam pa, ki se reS§ujemo, je BoZja moc.« (1
Kor 1,18) To je modrost darovanjske ljubezni. Edina modrost, ki premaga neumnost in brezum-
nost, je ljubezen, ki se daje za druge - pa naj bo to mati, ki ponoci bedi ob otroku, ali oce, ki se
Zrtvuje za druZino. Zato Avgustin pravi: »Ljubi in delaj, kar ho¢e$.« Resni¢na modrost zdruZzuje
ljubezen ter poraja upanje. Pavel govori o »Celadi upanja« (1 Tes 5,8), ki varuje srce in um pred
razdiralnimi mislimi. To upanje ni prazna tolazba, temve¢ Ziva vez z Bogom, ki se razodeva v
ljubezni, »izliti v nasa srca po Svetem Duhu« (Rim 5,5).

To logiko potrjujejo tudi sodobne izku3nje. MoZje v skupnosti Cenacolo, ki so se zapletli v za-
svojenost in propad, so novo Zivljenje odkrili Sele v molitvi, delu in podpori skupnosti. Preobrat
ni priSel iz lastne moci, temvec iz zaupanja Bogu in v podaritvi lastnega Zivljenja.

Kako se torej upreti neumnosti in se odpreti resni¢ni modrosti ter smislu Zivljenja? Apostol
Pavel zapisuje: »Hvala, da ste prenesli nekaj moje nespameti.« (2 Kor 11,1) Njegove besede niso
zgolj hudomusnost, temvec povabilo: odprimo se norosti kriza, ki se v ljubezni podarja in zaupa
Bogu. Ta »norost« ¢loveka osvobaja napuha in praznine ter ga vodi v novo Zivljenje - Zivljenje, ki
se ne iz€rpa, temveC obdaruje; upanje, ki ne razocara (Rim 5,5); ljubezen, ki nikoli ne mine (1 Kor
13,8). To je BoZja norost, ki daje upanje - in edina resni¢na modrost, ki jo je vredno sprejeti kot
temelj bivanja.

ROMARJTUPANJA 7



Foto: Denis Koncar

2025 2

N

\

RETJI DA

1

8



EVA NOVAK SVETIC

Romanje kot pot: skozi
kontemplativno hojo do strpnosti

UvoD

Zaradi neprestanega hitenja iz dneva v dan in negativnosti, ki je redna spremljevalka sodob-
nega sveta, vse vec ljudi obcuti potrebo po iskanju viSjega smisla Zivljenja in vlaganju v oseb-
nostno rast, kar v raziskavi ugotavljajo tudi Fernandes in sodelavci (2012). Kot posledico navajajo
vse vedje zanimanje za romanje. Romanje je proces, v katerem romar skozi kontemplativno hojo
odkriva Bozjo ljubezen. Kontemplativna hoja romarju omogoca povezavo in zdruZitev z Bogom.
Ker romar skozi kontemplativno hojo obcuti brezpogojno BoZjo ljubezen in vrednost v BoZjih
ocCeh, tudi sam postane soc¢uten do sebe in strpen do drugih ljudi.

ROMANJE KOT POT

Romanje je pot, saj je bolj kot cilj samega romanja pomemben proces, katerega klju¢na sestavi-
naje hoja. Hoja namrec romarju omogoca, da se osredoto¢i na svojo notranjost in bistvene stvari
(Slavin 2003, 6). Clovek med hojo postane eno z ritmom hoje in tako hodi v Bogu in z Bogom
(Platovnjak in Zovko 2023, 548). Pri tej hoji je pomembno sledenje njenemu ritmu, tiSina in samo
okolje, ki omogocajo duhovno izku$njo. Hoja, ti§ina in okolje ustvarjajo prostor transformacije
(Davidsson Bremborg 2013, 544). Vsekakor pa je za transformacijo poleg navedenih dejavnikov
potrebna tudi molitev, pri kateri ima pomembno mesto kontemplacija. Kontemplacija ali zrenje
je aktiven nacin molitve, je zavedanje navzoc¢nosti Boga po krepostih - veri, upanju in ljubezni
(Dv104).

KONTEMPLACIJA

Bistvo kontemplacije je, da se kristjan osredotoci na ljubeco in dejavno navzocnost Boga ter
se mu prepusti v sprejemajoci drZi ljubezni (Platovnjak 2018). To osredoto¢anje in prepuscanje
vabi molivca k ljubezni in sluZenju Bogu v vseh vidikih Zivljenja (Buckley 1975, 65). Ker vsebuje
element osredotoCenosti na Boga v sprejemajoci drzi ljubezni, nam kontemplacija daje obcutek,
danas Bog ljubi in deluje za nas (Buckley 1975, 73), pri Cemer je poudarjena tudi nasa lastna vred-
nost (Buckley 1975, 74).

ROMARJTUPANJA 9



KONTEMPLATIVNA HOJA

Kontemplativna hoja oz. kontemplacija hoje je hoja s kontemplativno molitvijo, v duhu katere
udeleZenec (romar) hodi (Platovnjak 2018; Platovnjak in Zovko 2023). Clovek je med molitvijo
povezan z Bogom. Za povezavo in zdruZitev z Bogom je pri ¢loveku potrebnih ve¢ elementov, med
katerimi so osredotoCenost na Boga v sprejemajoci drzi ljubezni, molitveni odgovor na Bozjo
ljubezen, ganjenost, notranji molk in mir, nenavezanost, pozornost na sedanji trenutek in ritem
hoje.

Da je romar osredoto¢en na Boga v sprejemajoci drZi ljubezni, pomeni, da v vseh ljudeh in
stvareh i§¢e Boga (Buckley 1975, 74). Ko ¢lovek za¢ne v vseh stvareh iskati Boga, bo s hvaleZnostjo
spoznaval BoZjo ljubezen Stvarnika do nas (Buckley 1975, 76). Da pa za¢ne romar v vseh in vsem
iskati Boga, mora usmeriti pozornost na sedanji trenutek in ritem hoje. Zaradi ponavljajocega
ritma hoje postane v kontemplaciji bolj pozoren in osredotofen na dani trenutek (Buckley 1975,
100).V tem danem trenutku ne sme biti navezan nase, na druge ali na materialnost, saj je le
tako mogoca povezava z Bogom. Ko romar najde svoje poslanstvo v Bogu, ob¢uti notranji mir,
za kar pa je potreben molk (Buckley 1975, 72). Molk pri kontemplaciji ¢loveku pomaga, da svoje
misli premakne k notranjemu spoznanju (Buckley 1975, 72). V molku namrec¢ ¢lovek najde svoj
pravi jaz, ki ga potrebuje za duhovno rast. Notranji molk je povezan z molkom ljubezni, saj nas
Bozji duh naudi ljubiti drug drugega in tako omogoca odnos in zdruZenje ¢loveka z Bogom.
V tak$nem odnosu romar s hvaleZnostjo spoznava BoZjo ljubezen Stvarnika do ljudi (Buckley
1975, 76).

BoZja ljubezen do nas je tako moc¢na, da je Bog prebil vse ovire, tudi oviro smrti. Odgovor na
to BoZjo ljubezen do nas je molitev (Fleming 2008, 10). Kontemplacija napolni ¢lovekove ¢ute,
okrepium in oZivi celotno telo, kar pa gane ¢lovekovo srce (Buckley 1975, 104).

Vsi ti elementi so med seboj povezani, se dopolnjujejo in romarju omogocajo, da zacuti Bozjo
ljubezen. Zacuti, da je v BoZjih o¢eh dragocen in da Bog deluje zanj (Platovnjak in Svetelj 2024,
133). Zaradi tega romar postane soc¢uten do vseh ljudi in sveta (Merton 1951, 57).

SADOVI KONTEMPLATIVNE HOJE

Kontemplativna hoja torej romarju omogoca, da notranje izkusi dejavno navzoc¢nost troedine-
ga Boga in Njegovo brezpogojno ljubezen. Skozi proces ¢lovek spoznava Jezusa Kristusa. Zaradi
Njegove ljubezni mu sledi in vedno bolj postaja njegov ucenec, vse bolj je sposoben odgovoriti na
Njegove nagovore in klice (Duhovne vaje, §t. 234-237).

Njegova ljubezen ga Zene, da se Mu daruje in izro¢i (Fleming 2008, 68). Na podlagi BoZje pra-
vi¢nosti si prizadeva graditi pravi¢no druzbo in svet, s tem pa spodbuja razvoj in krepitev Bozjega
stvarstva (Cosgrave 2017, 602).

Skozi kontemplativno hojo se romarja dotakne ljubeca in dejavna prisotnost Troedinega Boga
v vsem stvarstvu in v vsakem Cloveku (Platovnjak 2017, 85-87). Tako lahko Troedini Bog postopo-
ma preoblikuje ¢loveka kot svojega sogovornika in sodelavca, ki je sposoben delovati v Njegovem
Duhu (Platovnjak in Svetelj 2024, 117).

Danam izvajanje kontemplacije omogoca pravilen pogled na sogovornika, navaja tudi sv. Igna-
cij. S poslusanjem sogovornika poslusamo tudi Boga Oceta po Jezusu Kristusu v Svetem Duhu.
Kdor namrec izvaja kontemplacijo, da bi prepoznal Njegovo prisotnost, Njegov jezik in Njegovo
delovanje povsod (Jegli¢ 2022, 139), bo to spodoben storiti tudi v pogovoru z vsakim ¢lovekom
(Platovnjak in Svetelj 2024, 36).



NADALJNJE RAZISKAVE

Romanju in kontemplativni hoji oziroma vplivu same hoje na duhovno Zivljenje se posve¢am
tudi v svojem doktorskem delu. Natancneje se doktorsko delo posveca posebnim znacilnostim
kontemplativne hoje, pri ¢emer predstavljamo razlike med obi¢ajno in kontemplativno hojo ter
vpliv obeh na romarjevo duhovnost v kr§¢anskem kontekstu. Skladno s tem smo zastavili dve raz-
iskovalni vpraSanji: 1. Kako kontemplativna hoja, v primerjavi z obi¢ajno romarjevo hojo, vpliva
na romarjevo duhovnost pod vidikom odnosa do sebe, drugih, materialnega sveta, stvarstva,
Cerkve in Boga? 2. Kako romarji doZivljajo posamezne elemente kontemplativne hoje (osredoto-
¢enost na Boga v sprejemajoci drzi ljubezni, notranji molk in mir, ritem hoje, ganjenost, nenave-
zanost, molitveni odgovor na BoZjo ljubezen ter pozornost na sedanji trenutek) in kateri izmed
teh elementov se v njihovi izkusnji kaze kot osrednji ali pa se vsi skupaj prepletajo v enotno du-
hovno dinamiko? Da bi odgovorili nanju, bomo izvedli eksperimentalno, kvalitativno raziskavo s
polstrukturiranimi intervjuji. Ugotavljali bomo, kak$en je dejanski vpliv kontemplativne hoje na
romarjevo duhovnost ter ali obstaja osrednji element ali pa se vsi elementi prepletajo v enotno
duhovno dinamiko. Izvedli bomo dve obliki romanja. Predvidoma bo vklju¢enih 30 udeleZenceyv,
razdeljenih v dve skupini po 15, tako da bosta skupini primerljivi glede na spol, starost in izobraz-
bo. Udelezenci eksperimentalne in kontrolne skupine se bodo odpravili na osemdnevno vodeno
pe$ romanje po slovenski Jakobovi poti, na kateri bodo dnevno prehodili pribliZzno 20 kilometrov.
Skupini se bosta odpravili na pot s tridnevno ¢asovno razliko. Z eksperimentalno skupino bo na
poti duhovni spremljevalec, ki bo ¢lanom pomagal udejanjiti kontemplativno hojo. Z udeleZenci
kontrolne skupine bo na poti duhovni spremljevalec, ki jim bo pomagal udejanjiti romanje na
obicajen kr§c¢anski nacin (vkljucenost molitev in svetih mas, brez poudarka na hoji). Z raziskavo
bomo pokazali, kakSen vplivima kontemplativna hoja, v primerjavi z navadno romarsko hojo, na
romarjevo duhovnost, prav tako pa tudi prepletenost temeljih elementov kontemplativne hoje v
enotno duhovno dinamiko.

Predpostavljamo, da ima kontemplativna hoja vedji vpliv na romarjevo duhovnost. Razlog
je prepletenost in dopolnjevanje elementov kontemplativne hoje, ki smo jih spoznali danes in
podlagi katerih smo ugotovili, da spoznanje brezpogojne BoZje ljubezni rodi strpnost do sebe in
drugih.

ZAKLJUCEK

Romarska pot je prostor transformacije (Davidsson Bremborg 2013, 544), za dosego katere ima
pomembno mesto kontemplativna hoja. V kontemplativni hoji se ¢lovek osredoto¢i na ljubeco
in dejavno navzo¢nost Boga ter se mu prepusti v sprejemajoci drzi ljubezni (Platovnjak 2018), za
tak$no povezavo in zdruzitev z Bogom pa je treba izpolnjevati ve¢ elementov. Skozi kontempla-
tivno hojo romar zacuti Bozjo ljubezen, Njegovo delovanje in dragocenost ¢loveka v Njegovih
oceh (Platovnjak in Svetelj 2024, 133). Zaradi brezpogojne BoZje ljubezni romar postane socuten
do vseh ljudi (Merton 1951, 57) in sposoben videti Jezusa Kristusa v vsakem ¢loveku. Tako se kot
posledica na ljubeco in dejavno navzo¢nost Boga rodi strpnost.

Ko torej romar izkusi, da je sprejet in ljubljen tak3en, kot je, v sebi ob¢uti mir in varnost. Ce
namre¢ nimamo ljubecega odnosa do sebe, je nemogoce ljubiti Boga in druge, zato ima krSc¢anska
duhovnost osebno, odnosno in druzbeno razseZnost. Tako romarju izku$nja BoZje ljubezni skozi
kontemplativno hojo med romanjem omogoca ne le sprejeti samega sebe, ampak tudi prepoznati
Boga v drugem. Romar tako skozi kontemplativno hojo raste do polnosti svojega potenciala in
dosezZe zrelost kot ¢lovesko bitje in kot kristjan (Cosgrave 1995, 503).

ROMARJTUPANJA 11



REFERENCE

Buckley, Michael.1975. The Contemplation to Attain Love. The Way Supplement 24: 92-104.
Cosgrave, Bill. 2017. Understanding Spirituality Today. The Furrow 68, §t. 11: 593-602.
Cosgrave, William. 1995. Christian Spirituality Today. The Furrow 46, §t. 9: 501-509.

Davidsson Bremborg, Ana. 2013. Creating sacred space by walking in silence: Pilgrimage in a late modern Lutheran context. Social
Compass 60: 544-560.

Fernandes, C., Goncalves, F. in Rachao, S. 2012. A new research approach for religious tourism: The case study of the Portuguese route
to Santiago. International Journal of Tourism Policy 4: 82-94.

Fleming, David L. 2008. What Is Ignatian Spirituality. Chicago: Loyola Press.

Merton, Thomas. 1951. The Ascent to Truth. New York: Harcourt, Brace and Company.

Platovnjak, Ivan. 2017. Goodness and Health: The Culture of Goodness. Synthesis philosophica 32, §t. 1: 79-92.
Platovnjak, Ivan. 2018. The Importance of Imagination in Ignatian Spirituality. Bogoslovska smotra 88, St. 4: 1035-1055.
Platovnjak, Ivan, in Vinko Zovko. 2023. Human Bodily Movement and Spirituality. Nova prisutnost 21, §t. 3: 541-556.

Platovnjak, Ivan, in Tone Svetelj. 2024. Listening and Dialoguing with the World: A Philosophical and Theological-Spiritual Vision. Lju-
bljana: Teoloska fakulteta.

Slavin, Sean. 2003. Walking as Spiritual Practice: The Pilgrimage to Santiago de Compostela. Body and Society 9, §t. 3:1-18.

x

Foto: Denis Koncar

12 TRETJIDAN 2025 2



AREZO YOUSUFI

Zgodba o vojni

Opomba prevajalca:

Avtorica izvirnega zapisa v angles¢ini je Arezo, 18-letno dekle iz Afganistana, ki je na pobudo
uredniStva napisala svojo izkusnjo vojnih dogodkov iz avgusta 2021. Padec Kabula, ki se je zgodil
15. avgusta 2021, pomeni konec 20-letne vojne v Afganistanu (2001-2021), v kateri je drzavna
politika s pomoc¢jo ameriSke koalicije neuspesno poskuS$ala zatreti teroristicna gibanja. Tedaj
so oblast (znova) prevzeli talibani, ki so v nekaj tednih zavzeli skoraj celotno drzavo. Vrhunec
dogajanja pomeni prav talibanski vstop v Kabul, ki ga je avtorica doZivela od blizu. Afganistan po
prihodu talibanov trpi na mnogih podro¢jih javnega Zivljenja. Pri¢ujoca zgodba omenja boleco
vladno prepoved srednjeSolskega in univerzitetnega izobraZevanja za dekleta; izobraZevati se
smejo le do 6. razreda, ¢eprav oblast posebej ne preverja njihovega morebitnega samoiniciativ-
nega pridobivanja znanja v obliki spletnih tecajev. Zgodba o vojni izpod peresa mladega dekleta
je predvsem prvovrstno pricevanje o moci upanja sredi tezkih Zivljenjskih razmer. Iz zapisanih
vrstic veje osebni pogled na tezavne okoliS¢ine sedanjega stanja v drzavi, ki tudi nam odpira nove
moznosti razumevanja tamkajSnjega dogajanja.

judje z vsega sveta me pogosto sprasujejo, kaksno je Zivljenje v Afganistanu. Vedno me

osupne, da Se obstajajo tisti, ki se iskreno zanimajo za mojo domovino in se Zelijo seznaniti
z resnico, ki gre onkraj vsakodnevnih novic v medijih. V pri¢ujo¢em zapisu Zelim deliti osebno
zgodbo Zivljenja v Afganistanu. To je pripoved o preZivetju, upanju in ranah, ki drugim morda
ostajajo neopaZene.

Kadar me torej ljudje povprasujejo o Zivljenju v Afganistanu, obi¢ajno mislijo na ¢as po 15.
avgustu 2021. Tistega dne so bile o¢i vsega sveta uprte v Afganistan - dan, ko se je zgodila vrsta
bridkih in usodnih dogodkov za prihodnost nasih Zivljenj. Drzava je padla, oblast se je zlomi-
13, ljudje so beZali. Milijoni smo ostali negotovi glede svoje prihodnosti. V trenutkih, ko nas
je opazoval ves svet, smo bili tukaj$nji prebivalci izgubljeni in smo trepetali za svoja Zivljenja.
Spominjam se, da po teh dogodkih dolgo ¢asa nisem zapuscala svojega doma. Moja edina tolazba
je bila opazovanje ¢arobnih son¢nih zahodov v Kabulu. Sonéni zahodi so bili polni Zalosti. Prav
tako sem vsako popoldne posedala na balkonu in strmela v tiho gorovje, ki je obdajalo Kabul, in
spremljala neskonéno Stevilo letal, ki so letela tam zgoraj in premnogim pomenila pot v svobodo.
Njihovi brneci zvoki so prebijali smrtno ti§ino mesta ter vzbujali ob¢utek odhajanja in konca.

Nekega vecera smo v krogu druZine gledali novice na domacem televizijskem programu Tolo
News. V neposrednem prenosu iz predsedniske palace so bili pred kamero postrojeni bradati
moZje, obleceni v belo in posejani v dve vrsti. Eden od njih je spregovoril z mirnim in tolaZe¢im
glasom ter drZavljanom obljubljal varnost in mir. Govoril nam je, naj ne skrbimo in naj ostanemo
doma. Naj bomo hvalezni Bogu, da smo na varnem. Vse to smo tudi zares storili, saj pravzaprav
nismo imeli druge moznosti. V resnici pa smo potlacili svoje skrbi in globoko vase zakopali
neznanske strahove.

ROMARJTUPANJA 13



Slika 1: MoSeja v Kabulu, januar 2022. Foto: Arezo Yousufi

Vojna v Afganistanu je zapus¢ina, ki se prena$a iz roda v rod in je Ze stoletja prepletena z zgo-
dovino te starodavne deZele. BrezStevilni so postali Zrtve spopadov in napetosti, ki so jih sproZili
politi¢ni boji. Zaradi krvave preteklosti smo Se danes price globoko zapletenim razmeram v nasi
druzbi, ki je sama v sebi razdeljena. Na$a Zivljenja so podvrzena unic¢ujo¢emu vplivu brezkoncne-
ga vojskovanja in neenotnosti. Ko se je na neki tocki zdelo, da so ljudje le sprejeli kruto usodo
svoje deZele, pa so se zna$li v primeZu povsem novega in nepoznanega zgodovinskega trenutka.

To novo resni¢nost je bilo teZko sprejeti - vsaj zame kot najstnico. Prvi¢ sem se srecala z ljudmi
- na$imi rojaki, ki sem jih poznala iz grozljivih fotografij in srhljivih pripovedi ter so se imenovali
teroristi. Zdaj so postali del naSe nove stvarnosti. Z omenjenim prevratom in nastopom nove
vladavine se je povsem spremenila politi¢na podoba nase drzave ter so se korenito preoblikovali
zakoni. Za razli¢ne druzbene skupine so bile uvedene nove omejitve, ki so hitro spremenile utrip
Zivljenja. Ena od teh omejitev, ki je nepopravljivo vplivala na afganistansko druzbo, je bila odvzem
pravice Zensk do dela in izobraZevanja v javnih Solah in na univerzah. Po letu 2021 je talibanska
vlada namre¢ onemogocila Solanje dekletom po zaklju¢enem Sestem razredu.

Vojnih dogodkov, ki so tako ostro posegli v naSo stvarnost, se dobro spominjam. Ko smo bili
primorani zbeZati iz domadega Mazari Sarifa v Kabul, sem bila v devetem razredu. To je bilo kak
teden pred padcem Kabula, ki je tedaj Se ostajal varno obmodje. V prestolnico smo bezali v upanju,
da je talibani ne bodo dosegli ali pa ji bo vsaj prihranjeno popolno unicenje. Oce ni el z nami.
Ostal je v Mazari Sarifu, da bi varoval hi%o, saj smo se bali nenadnega odvzema svojega imetja. V
avtobusu smo pred odhodom zbrali vse Zenske, dekleta in otroke iz naSega naselja, pa tudi nekaj
mladih moskih in starej$ih ljudi ter se iz obupa odpravili na pot, ki nam je budila tiho upanje na
doseZeno varnost v Kabulu. Od tedaj se nisem vec vrnila v Solo. Letos, ko bi morala s soSolkami
praznovati opravljeno maturo in se pripravljati na univerzitetni Studij, sem tu; namesto da bi

14 TRETJIDAN 2025 2



sledila svojim sanjam, moram sredi zamolklega vojnega kaosa pisati pripoved o svoji ukradeni
domovini.

Ti ¢udni (ne)znanci, ki so avgusta 2021 prevzeli nadzor nad deZelo, so bili prav tako Afganis-
tanci. Toda mnogim rojakom so predstavljali le strah in negotovost. Ob omembi njihovega imena
si bil lahko skoraj preprican, da se je pravkar zgodil Se en napad, tokrat nekje drugje, morda na
Americane ali civiliste. Za vse nas so bili le senca vojne, moski, katerih usoda je bila prepletena z
oroZjem in krvjo. Dojemali smo jih v meglenih in stra$ljivih podobah, o njihovem obstoju razmis-
ljali celo kot o veliki boZzji napaki. Ko sem jih prvic videla od blizu, sem sedela v avtu sredi Kabula.
To je bilo po 15. avgustu. Gledala sem skozi okno in opazovala ulice, ki niso bile ve¢ taks$ne kot
neko¢ - Kabul sem Se imela v spominu iz otroSkih let. Po ulicah so hodili moski, obleceni v
tradicionalna oblacila, na hrbtu pa so imeli obeSene ameriske puske. Zdelo se je, kot da v svoji
pesti drzijo celotno mesto. TeZki udarci njihovih korakov so odmevali po tihem asfaltu. Na ulicah
ni bilo videti nobene Zenske. Avtomobili so izginili. Ceste so bile tako prazne, da je bilo mozZno
brezglavo drveti po njih. Mi pa smo vozili tiho in oprezno, prestraseni, da bi nas kdo videl v avtu.
Z vsakim vdihom sem cutila, da je to morda kraj mojega zadnjega diha. Sem ter tja so se moji
pogledi ustavili pri mami; njene roke so bile moc¢no stisnjene, ustnice pa so se nesli$no premikale
v izgovarjanju tihe molitve. Spomnila sem se besed govorca iz predsedniske palace, ki nam je po
prihodu novega rezima na televiziji z mirnim in prepri¢anim glasom zagotavljal mir in varnost.
Govoril je, da se nam ni treba bati in naj le ostanemo doma ter se Bogu zahvaljujemo za ponujeno
varnost. Toda tukaj, na teh praznih ulicah, je bila varnost zakrita v tezko tiSino, kjer smo morali
dihati potihoma, da nas ne bi slifali. Zaprla sem o¢i in molila, da bi kmalu zapustili tisto cesto in
se otresli pogledov ter se kon¢no umaknili od nenavadnih ulic, ki niso ve¢ nosile barve Zivljenja.
Tedaj sem si obljubila: ¢e bomo varno prisli do stanovanja, ne bom nikoli ve¢ stopila na ulico. Res
se mi je zdelo, da je dom postal nasa zadnja trdnjava varnosti.

Slika 1: Deklici v mestu Mazari Sarif, april 2023. Foto: Arezo Yousufi

ROMARJIUPANJA 15



Nekaj mesecev pozneje, ko se je zdelo, da so se razmere nekoliko umirile, sem se nepric¢ako-
vano znova srecala s talibani, ki so zame postali obi¢ajen prizor, del vsakdanje podobe mesta.
Nekega jesenskega dne smo Zeleli obiskati znanega domacega zdravilca, dale¢ od mestnega
sredi$ca. Zgodaj zjutraj sva se z materjo podali na ulice, ki so Se vedno sveze diSale po spremem-
bah. Za obisk pri zdravilcu, starcu, sva se morali vnaprej dogovoriti. Ko sva prispeli do njegovega
bivali3¢a, je bila na dvoriS¢u Ze dolga vrsta moskih in Zensk. Zrak je napolnjeval neZen 3epet tihih
pogovorov in mrmranje molitev, kot bi vsi pri¢akovali mali ¢udeZ. Ko sva bili konéno na vrsti,
je mati vstopila, jaz pa sem pocakala zunaj in se usedla na leseno klop. Moj pogled je bil uprt v
moze, ki so ¢akali v vrsti. Med njimi sem opazila moZa srednjih let z dolgimi, mastnimi lasmi, ki
jih je pokrivala kapa. Na eni rami je bila obeSena ameriska puska, druga rama pa je bila ogrnjena
z velikim Salom. Imel je pokonéno drZo, o¢i pa resne. Nekajkrat sva se spogledala, a sem vselej
hitro umaknila pogled. Nisem si Zelela nakopati tezav. Toda zvedavost me je Se naprej kljuvala kot
trn, zato sem mos3kega, ne da bi zares premislila, nagovorila:

»Ali ste mudZahedin?«

Prikimal je in mirno odgovoril:

»Da.«

Zastala sem. Nisem vedela, kaj naj odvrnem. To je bil moj prvi pogovor s talibanom. Moz se je
nasmehnil, spregovoril nekaj besed, nato pa pocasi segel v Zep. Iz njega je izvlekel telefon, mi ga
podal in rekel:

»To je moja poro¢na fotografija.«

Na sliki sem videla sre¢nega in nasmejanega ¢loveka, obkroZenega z druZino in prijatelji. O¢i
so mu Zarele. Vzdus§je je prekipevalo od Zivljenja. Fotografija je prikazovala prav tak$no poroko,
kot sem jih poznala dotlej. Na njej ni bilo sledu vojne, oroZja ali sence strahu. V tistem trenutku
se mi je zdelo, kot da se mi je izpred oci odstrla zavesa. Prvi¢ sem za zunanjo podobo grozecega
in oboroZenega moZa uzrla ¢loveka. Cloveka, ki je imel sanje kakor mi: sre¢o, druZino in svoje
spomine, ki jih je verjetno Zelel Se kdaj podoZiveti. Tisti dan sem uvidela: za vsakim obrazom se
skriva zgodba, ki je ne poznamo.

Se zdaj me spremljajo tudi mnogi drugi vojni prizori, polni slikovitih in neusmiljenih podob, ki
me nenehno opominjajo na resni¢ni smisel Zivljenja. Te podobe iz mojega sveta so razbile okove
starih prepric¢anj in mi odprle nov pogled na stvarnost. Od vsega, kar me je vojna naucila, je eno
spoznanje izstopalo bolj kot katero koli drugo: ljudje imamo prirojeno upanje, ki nam pomaga,
da gremo v Zivljenju naprej, tudi sredi vojnega razdejanja. V Afganistanu vemo, da Zivljenje ne
pomeni le preZivljanja podarjenih dni, temvec je predvsem vsakodnevna borba proti bolecini in
obupu. Ne sprejmemo misli, da bi se na3e Zivljenje lahko kon¢alo v vojni.

Moje neusahljivo upanje, ki zivi za vsa dekleta, Zene, moze in otroke naSe dezele, je nujno
zdruZzeno z grenkobo, ki jo ¢utim ob misli na vsesploSno unicenje, ki ga je ljudem prinesla vojna.
Zivljenje v Afganistanu je prepleteno s stiskami in trpljenjem. A kljub vsemu to ni vse, kar poz-
namo. Svetlobo i§¢emo v sozvocju nemih, hladnih zimskih juter in zasneZenih ulic ter slikah
mladih Zrtev - vojnih mucencev. Vemo, da bomo jutri znova vstali v nov dan.

Prevedel Nik Trontelj

PRIPOROCENE REFERENCE

Bhattacharya, Sanchita. 2023. Afghanistan Women - tormented, invisible. Sri Lanka Guardian. Https://www.academia.edu/107330798/
Afghanistan_Women_tormented_invisible (pridobljeno 26. 5. 2025).

Herrera, James G., in Cory Welt. 2021. U.S. Military Withdrawal and Taliban Takeover in Afghanistan: Frequently Asked Questions.
Washington D.C.: Congressional Research Service. Https://www.academia.edu/63204027/U_S_Military Withdrawal and_Tali-
ban_Takeover in_Afghanistan_Frequently Asked Questions (pridobljeno 26. 5. 2025).

16 TRETJIDAN 2025 2






DR. FARIS KOCAN

Medkulturni dialog kot temelj
druzbene kohezije v pokonfliktnih
druzbah: primer bosansko-
hercegovske vasi Baljvine

Povzetek: Prispevek analizira vlogo etni¢ne distance, pokonfliktne tesnobnosti in diskurza pri
oblikovanju medkulturnega dialoga kot temelja druzbene kohezije v pokonfliktnih druzbah, pri
¢emer posebno pozornost namenja Studiji primera vasi Baljvine v Bosni in Hercegovini. Baljvi-
ne predstavljajo redek primer skupnosti, ki je v ¢asu vojne v Bosni in Hercegovini (1992-1995)
uspela ohraniti medetni¢no sobivanje, kar poudarja pomen vsakdanjih praks solidarnosti,
vloge lokalnih in verskih voditeljev ter zavestne kolektivne odlocitve za mir. Koncept dost sluzi
kot ilustracija trajnostnih medosebnih vezi, ki lahko preseZejo etni¢ne delitve tudi v najbolj
kriznih okolis¢inah. Ugotovitve znanstvenoraziskovalnega projekta Tesnobnost miru kazejo,
da dolgotrajne solidarnostne prakse in vzdrZevanje medetni¢nih odnosov pomembno povecu-
jejo odpornost skupnosti proti pokonfliktnim tesnobnostim. Pokonfliktna tesnobnost, nastala
na preseci§cu izkustvenih in strukturnih dejavnikov, sicer poglablja etni¢no distanco in ovira
procese sprave, medtem ko vsakdanji diskurzi, usmerjeni v skupne interese, omogocajo gradnjo
zaupanja in preprecujejo obnovo sovraznosti. Prispevek poudarja pomen celostnega pristopa, ki
zdruzuje analizo vsakdanjih praks, diskurzov in strukturnih pogojev za razumevanje in obvlado-
vanje pokonfliktne tesnobnosti v veCkulturnih druzbah.

Kljucne besede: Baljvine, Bosna in Hercegovina, veCetni¢no soZitje, medkulturni dialog, tes-
nobni mir

uvoD

Beseda dost izvira iz turSkega jezika in pomeni prijatelja v poglobljenem in trajnostnem
pomenu, ki presega obicajne predstave o vsakodnevnih socialnih stikih. Pojem zajema kon-
cept prijateljstva, ki temelji na visoki stopnji zaupanja, vzajemne solidarnosti in medsebojnega
spostovanja, pogosto v kontekstu skupnostnih odnosov in medkulturnega sobivanja. Kot empi-
riéni primer tovrstne druzbene vezi se ponuja zgodba dveh prijateljev - pripadnika srbskega in
bosnjaskega naroda -, ki sta vse Zivljenje preZivela v isti vasi v Bosni in Hercegovini (Ko¢an in dr.
2024). Njuno prijateljstvo, vzpostavljeno Ze v otrostvuy, se je utrjevalo skozi vsakdanje interak-
cije, medsebojno pomoc in skupne rituale, kot je pitje kave, ki v tevilnih kulturah na podrocju

18 TRETJIDAN 2025 2



nekdanje Jugoslavije predstavlja pomemben element druZbenega povezovanja. Njuno razmerje
je doseglo svojo najvecjo preizkusnjo v ¢asu oboroZenega spopada v Bosni in Hercegovini (1992-
1995), ko so se Stevilne sosednje skupnosti znasle v primeZu etni¢nih napetosti, sovraznosti in
nasilja.

Kljub okolis¢inam, ki so vodile do razpada $tevilnih druzbenih vezi, sta prijatelja ohranila
medsebojno zaupanje in solidarnost, s ¢cimer predstavljata izjemo v sicer prevladujocih trendih
fragmentacije socialnih mreZ (Skigin 2024; Frizell in dr. 2025). Njuna zgodba ni izoliran primer
posameznikove moralne drZe, temvec je vpeta v Sir§i kontekst vasi Baljvine, ki je v ¢asu vojne
uspela ohraniti medetni¢no sobivanje in odpor do nasilja. Medtem ko so se v okoliskih krajih
vrstili oboroZeni spopadi med Srbi, Bo3njaki in Hrvati, so prebivalci Baljvin ohranili tradicijo
skupnega Zivljenja, medsebojne pomoci ter medkulturnega in medreligijskega dialoga, kar se
kaZe tudi v praksi molitev za mir in blagostanje (Ko¢an in dr. 2024).

Primer Baljvin tako ponuja pomemben vpogled v dinamiko socialne kohezije v kriznih raz-
merah ter izpostavlja pomen dolgoletnega medsebojnega zaupanja kot klju¢no predpostavko za
ohranjanje stabilnosti v veckulturnih skupnostih. Vas Baljvine predstavlja enega izmed redkih
primerov na obmodju Bosne in Hercegovine, ki jih vojna dogajanja in z njimi povezana trenja
vsaj navidezno niso prizadeli. Konflikti med pripadniki razli¢nih etni¢nih skupin niso neizogib-
na posledica kulturnih razlik, temve¢ rezultat konkretnih druZbenih in politi¢nih odloé¢itev. V
okviru raziskovalnega projekta Tesnobnost miru smo izvedli ve¢ terenskih obiskov v Baljvinah in
drugih krajih nekdanje Jugoslavije (Kamenica na Kosovu in Gorski Kotar na Hrvaskem), kjer smo
preucevali medetni¢ne dinamike in analizirali vsakdanje prakse sobivanja v pokonfliktnih druz-
bah (Kocan in dr. 2024; Djordjevi¢ in Zupanci¢ 2004; Zupanci¢ in dr. 2025). Zbrana pri¢evanja
razkrivajo, da so tudi tam, kjer je nasilje fizi¢no obslo skupnosti, ostali prisotni subtilni obéutki
negotovosti, previdnosti in latentne napetosti.

Izsledki projekta so strnjeni v znanstvenem delu, ki obravnava pojav tako imenovanega
ntesnobnega miru« — obcutka stalne ranljivosti in nezanesljivosti, znacilnega za druzbe, ki so
formalno prestopile iz obdobja odprtega konflikta, a pri tem niso v celoti naslovile njegovih
globljih strukturnih posledic (Ko¢an in Zupan¢i¢ 2023). Baljvine sluZijo kot ucbeniski primer,
ki ponazarja, da ohranjanje miru in medetni¢nega soZitja ni le rezultat zgodovinskih okoli$¢in,
temvec predvsem zavestna in trajna kolektivna odlo¢itev.

Etni¢na distanca in razdeljene druzbe - razumevanje pokonfliktnih tesnob

Percepcija drugega je v veliki meri pogojena s podobnostjo oziroma razliko glede na jezik,
kulturo, veroizpoved in druge identitetne znacéilnosti. Te razlike lahko bistveno vplivajo na obli-
kovanje mnenj, stali§¢ in vedenjskih vzorcev. Klju¢ni koncept v tem okviru predstavlja etni¢na
distanca, ki oznacuje stopnjo socialne oddaljenosti, nezaupanja ali negativne naklonjenosti med
pripadniki razli¢nih etni¢nih skupin (Slebir in Zupané&i¢ 2024; Kuhar in dr. 2024). Ceprav je etni¢-
na distanca prisotna v vseh druzbah in ni nujno posledica odprtih konfliktov, je njena intenziteta
pogosto povecana v okoljih, ki so prestala oboroZene spopade.

V pokonfliktnih kontekstih etni¢na distanca skupaj z izkusnjo oborozenega spopada predsta-
vlja okvir, ki omogoca razumevanje nastanka in ohranjanja pokonfliktne tesnobnosti - stanja, ki
pomembno zaznamuje druzbene odnose v obdobju po koncu sovraznosti. Zmanj$evanje etni¢ne
distance je pogosto klju¢ni korak k vzpostavljanju trajnostnih medkulturnih odnosov in skupne
prihodnosti. Nasprotno pa povecana etni¢na distanca oteZuje procese sprave in reintegracije, saj
spodbuja ob¢utke nezaupanja, sovraznosti in izolacije (Agneman in Strombom 2025). OboroZeni
spopadi puscajo za sabo trajne travime, obcutke strahu in tesnobe, ki ostajajo prisotni tudi dolgo
po formalnem zakljuc¢ku nasilja (Zupanci¢ in dr. 2020; Jeffery 2023). Ta skupek ¢ustev in social-
nih stanj se v literaturi oznacuje kot pokonfliktna tesnobnost (Rumelili 2022; Ko¢an in Zupan¢i¢

ROMARJTUPANJA 19



2023). Zaznati jo je mogoce zlasti v skupnostih, kjer napetosti in nezaupanje med razli¢nimi
etni¢nimi ali drugimi identitetnimi skupinami vztrajajo tudi po koncu spopadov. Pokonfliktno
tesnobnost lahko sprozajo razli¢ni dejavniki, kot so strah pred ponovitvijo konflikta ali izgubo
bliZnjih, ekonomska nestabilnost ter ob¢utek negotovosti glede prihodnosti.

Ti dejavniki so medsebojno prepleteni in tvorijo kompleksen mozaik, katerega posameznih
elementov ni mogoce hierarhi¢no razvrstiti glede na njihov vpliv na oblikovanje tesnobnosti. Pri
analizi pokonfliktne tesnobnosti je smiselno razlikovati med izkustvenim in strukturnim okvi-
rom (Kocan in Zupanc¢i¢ 2023): izkustveni okvir se nanasa na individualne in kolektivne izku$nje
pred, med in po konfliktu ter na to, kako te izkusnje oblikujejo percepcijo in vedenje do drugih
skupin; strukturni okvir pa zajema $irSe druzbene in materialne pogoje, kot so ekonomske raz-
mere, dostop do institucij, politi¢na stabilnost in pravna drZava, ki vplivajo na moznost razvoja
ali zmanjSanja pokonfliktne tesnobnosti.

Ceprav so dosedanje raziskave ta dva vidika pogosto analizirale lo¢eno, smo v sklopu projekta
Tesnobnost miru predlagali celostni pristop, ki hkrati upoSteva prepletanje izkustvenih in struk-
turnih dimenzij. Analiza povezave med pokonfliktno tesnobnostjo in etni¢no distanco kaze, da
konflikti pogosto poglabljajo obstojece etni¢ne razlike in krepijo socialno distanco med skupinami
(JTakhar 2020; Adzrago in dr. 2024). Tesnoba, ki izhaja iz prepleta izkustvenih in strukturnih dejav-
nikov, praviloma prispeva k ohranjanju ali celo povecevanju etni¢ne distance. To ustvarja zacarani
krog, ki zavira spravo, poglablja socialno fragmentacijo in zmanj$uje moZnosti za dolgoro¢no stabi-
lizacijo pokonfliktnih druZb (Fiedler in Mross 2023). Premagovanje teh izzivov zahteva sistematic-
na, dolgoro¢na prizadevanja, ki vkljucujejo politi¢ne, pravne, socialne in izobraZevalne ukrepe za
zmanjSanje etni¢ne distance in krepitev socialne kohezije v prizadetih skupnostih.

SOLIDARNOST IN RECIPROCNOST SKOZI PRIZMO MEDKULTURNEGA DIALOGA

V analizi vsakdanjega Zivljenja v vasi Baljvine je treba posebej izpostaviti pomen recipro¢nosti
in solidarnosti kot klju¢nih druzbenih mehanizmov, ki so omogocili dolgoro¢ni medkulturni
dialog (Holmes 2014). Pri oblikovanju medsebojne odvisnosti in krepitvi socialne povezanosti
med vascani so osrednjo vlogo odigrala ekonomska vpras$anja, zlasti dostop do osnovnih virov
(Ko€an in dr. 2024). Najpogosteje omenjan primer solidarnostnega delovanja je zagotavljanje do-
stopa do pitne vode, ki ga va$¢ani zaradi pomanjkanja ustrezne infrastrukture nikoli niso imeli
v zadostni meri - tezava, ki je prisotna Se danes. V teh razmerah je bila vzpostavitev neformalnih
mreZ pomoci klju¢na za preZivetje skupnosti. Najstarejsi prebivalci so v pri¢evanjih poudarili, da
so mlajsi ¢lani vasi redno prinasali vodo starej§im, pri ¢emer etni¢na pripadnost (boSnjaska ali
srbska) ni igrala nobene vloge.

Tak3ne vsakodnevne prakse vzajemnosti so s¢asoma utrdile norme skupnostne solidarnosti,
ki presegajo etni¢ne in druge identitetne meje. Tudi danes, kljub temu da vecina prebivalcev
dela v urbanih sredisc¢ih, ostajajo nacela skromnosti, enakosti in medsebojne pomoci mocno
prisotna. Rezultati ankete, izvedene na vzorcu 47 prebivalcev vasi (od skupno priblizno 110, ki
jih tam 3e Zivi), potrjujejo, da vasc¢ani zaznavajo materialno enakost kot prevladujoco znacilnost
skupnosti.* Ve¢ina anketirancev meni, da ekonomske priloZnosti v preteklosti in danes ostajajo

' Vraziskavi je sodelovalo 47 respondentov, ki so izpolnili vprasalnik. 52 % udeleZencev je bilo moskih, 46 % Zensk, 2 % pa nista
zelela opredeliti spola. 22 % respondentov je bilo mlajsih od 30 let, 29 % starih od 30 do 49 let, 47 % pa starejsih od 50 let. V
izobrazbeni strukturi prevladujejo posamezniki s srednjeSolsko izobrazbo (47 %), medtem ko jih je 28 % zakljucilo osnovno Solo,
15 % pa ni imelo formalne izobrazbe; samo en respondent (2 %) je imel univerzitetno izobrazbo. Etni¢na sestava je relativno
uravnotezena: 55 % udelezencev se je identificiralo kot Bosnjaki, 43 % kot Srbi, 2 % pa nista Zelela opredeliti svoje etni¢ne
pripadnosti. 78 % respondentov je vernih, od tega 53 % muslimanov in 38 % pravoslavnih vernikov. Ve¢ina anketirancev (72 %) se
jerodila v Baljvinah in tam Zivela vse Zivljenje.

AL

20 TRETJIDAN 2025



relativno enakovredne ter da ni zaznati ve¢jih razlik v dostopu do materialnih virov. Na podlagi
teh ugotovitev lahko sklepamo, da je prav kroni¢no pomanjkanje materialnih dobrin delovalo
kot katalizator za razvoj in utrjevanje sistemov medsebojne pomoc¢i, ki so s¢asoma prerasli veno
temeljnih druzbenih vrednot vasi. Ta vzorec vzajemne solidarnosti prispeva k razumevanju, zakaj
so Baljvine uspele ohraniti stabilnost in socialno kohezijo tudi v kontekstu $ir§ih pokonfliktnih
napetosti v regiji.

DISKURZ KOT DEJAVNIK OBLIKOVANJA ETNICNE DISTANCE IN POKONFLIKTNE
TESNOBNOSTI

Diskurz lahko ohranja etni¢no distanco z druga¢nim predstavljanjem konfliktnih tem in situ-
acij v medijih in politiki (Brewer in Hayes 2011). Nacin, kako so konflikti interpretirani v javnem
prostoru, vpliva na oblikovanje percepcij o odgovornosti za izbruh nasilja, za gospodarske razme-
re ter za dostop do socialno-ekonomskih priloZnosti. Pogosto se odgovornost za negativne raz-
mere uokvirja skozi vprasanje etni¢nih delitev, pri ¢emer se pripadniki drugih etni¢nih skupin
oznacujejo kot »ndrugic, ki so krivi za trpljenje skupnosti. Tak§ne naracije prispevajo k povecanju
etnic¢ne distance, saj utrjujejo stereotipe, poglabljajo nezaupanje in ohranjajo trenja med skupi-
nami (Rice in Taylor 2020).

Diskurz, ki temelji na iskanju gre3nih kozlov, tako krepi obcutek kolektivne Zrtve na eni strani
in kolektivne krivde na drugi, kar spodbuja dolgoro¢no fragmentacijo druzbe. Nasprotno pa
lahko sprememba diskurza v smeri poudarjanja skupnih interesov, iskanja skupnih ciljev ter de-
konstrukcije konfliktnih naracij pomembno prispeva k zmanjSanju etni¢ne distance in krepitvi
socialne kohezije (Hughes 2011). Sprememba nacina govorjenja o konfliktih omogoca preobliko-
vanje zaznav drugih skupin iz sovraZnikov v partnerje v skupnem iskanju prihodnosti. Diskurz
vpliva tudi na oblikovanje in utrjevanje pokonfliktne tesnobnosti. V druzbah, kjer diskurz o pri-
hodnosti poudarja nevarnosti, negotovost in stalno ranljivost, postane tesnoba del vsakdanjega
kolektivnega stanja.

V tem okviru primer Baljvin ponuja dragoceno dopolnitev in kontrapunkt prevladujo¢im
trendom v pokonfliktnih druzbah. V Baljvinah ni $lo zgolj za spremembo diskurza v formalnem
pomenu, temvec za vsakodnevno izvajanje miru skozi konkretne prakse solidarnosti, skupnih
ritualov in delovanja lokalnih voditeljev ter verskih predstavnikov (Kocan in dr. 2024). Lokalni
imam in pravoslavni stareSina sta s svojo avtoriteto in stalnim medkulturnim in medreligijskim
dialogom med skupnostmi uspesno stabilizirala napete situacije ter vzdrzevala zaupanje tudi v
obdobjih negotovosti. Skupna prizadevanja vaskih voditeljev so omogo¢ila, da se je tudi ob fizi¢-
ni prisotnosti razli¢nih vojaskih enot ohranil okvir sobivanja, ki ni dopustil eskalacije v nasilje.
Lokalno oblikovani diskurzi vsakdanjega Zivljenja, zasnovani na praksah pomo¢i, solidarnosti in
skupne skrbi za skupnost, so uspeSno nadomestili odsotnost makrostrukturiranih naracij miru
ter bistveno zmanj$ali etni¢no distanco na mikro ravni. Pri tem velja izpostaviti, da je bila moSeja
v Baljvinah edina moseja na obmocju takratne Republike Srbske, ki za ¢as vojne ni bila poruSena.
Se ve¢, pripadniki vojske Republike Srbske so v ¢asu molitev in verskih praznikov med vojno v
Baljvinah stali pred moS3ejo in »pazili« na BoSnjake ter jim omogod¢ili, da v miru opravijo svojo
molitev (Ko€an in dr. 2024).

ROMARJTUPANJA 21



NAMESTO SKLEPA: KAKO PREMOSCATI ETNICNO DISTANCO IN KREPITI
MEDKULTURNI DIALOG

Diskurz, ki se oblikuje skozi medije, politiko in vsakdanje interakcije, ima klju¢no vlogo pri
oblikovanju in ohranjanju etni¢ne distance v pokonfliktnih druzbah. Predstavljanje konfliktov
v javnem prostoru vpliva na zaznavo odgovornosti za izbruh nasilja in za druzbene razmere. Po-
gosto se pripadniki drugih etni¢nih skupin obravnavajo kot odgovorni za negativne razmere, kar
vodi v povecanje etni¢ne distance, utrjevanje stereotipov ter poglabljanje nezaupanja in napeto-
sti v druzbi. Nasprotno pa sprememba diskurza v smeri poudarjanja skupnih interesov, skupnih
ciljev ter univerzalnih ¢lovekovih potreb omogoc¢a zmanjsanje etni¢ne distance in prispeva k vedji
socialni koheziji. Tak$na sprememba vpliva tudi na oblikovanje pokonfliktne tesnobnosti, saj
zmanj$uje obcutek stalne ranljivosti in negotovosti, ki pogosto zaznamujeta obdobje po nasilju.
Prepoznavanje tega stanja je klju¢no za razvoj u¢inkovitih strategij za premo3$c¢anje razdeljenosti
in ustvarjanje temeljev za dolgoro¢no stabilnost.

V tem pogledu primer Baljvin ponuja pomembno lekcijo. Prebivalci Baljvin so pokazali, da
je ohranjanje stabilnih odnosov in preprecevanje oboroZenega konflikta mozno tudi v izredno
negotovih razmerah, ¢e skupnost vzpostavi vsakodnevne prakse solidarnosti, vzajemne pomoci
in kolektivne skrbi za skupno dobro. Vztrajanje pri enakosti v dostopu do virov, skrb za najran-
ljivej$e ¢lane skupnosti ne glede na etni¢no in versko pripadnost ter poudarjanje skupnega zgo-
dovinskega spomina na pretekle oblike medsebojne zas¢ite so ustvarili trdno druzbeno mreZo,
ki je preprecila razpad socialnih vezi. Posebej pomembno je bilo dejavno vkljucevanje verskih
voditeljev, ki so s svojo avtoriteto utrjevali normativne okvire nenasilja in skupne odgovornosti.
Lokalni voditelji so organizirali sre¢anja in z lastnim zgledom oblikovali skupnostno usmerjeno
interpretacijo dogajanja. Tako je bilo tudi v pogojih Sir3ih konfliktnih pritiskov mogoce ohraniti
osnovne vezi zaupanja in sodelovanja. Danasnje stanje v Baljvinah pa razkriva nekatere nove
izzive. Vas se sooca z izrazito depopulacijo in staranjem prebivalstva; Solo trenutno obiskujejo le
Stirje otroci, kar jasno nakazuje na $irsi trend izseljevanja mladih iz regije. To pomeni, da se vsa-
kodnevne prakse solidarnosti in medkulturnega ter medreligijskega dialoga, ki so bile klju¢ne
za stabilnost skupnosti med vojno, soocajo z izzivom prenosa na prihodnje generacije. Ceprav
starejsi prebivalci ohranjajo dedis¢ino soZitja, ostaja odprto vpraSanje, v kolik$ni meri bodo te
vrednote in prakse prenesene na mlajSe generacije, ki ve¢inoma odrasc¢ajo v urbanih okoljih,
oddaljenih od tradicionalnih skupnostnih struktur.

Ceprav pokonfliktne tesnobnosti ni mogo¢e popolnoma odpraviti, primer Baljvin kaZe, da jo
je mogoce bistveno omiliti s premi$ljenim in trajnim vlaganjem v vsakodnevne prakse sobivanja,
vkljuéno z institucionalno podporo, izobraZevanjem o strpnosti ter oblikovanjem pozitivnih
diskurzov, ki poudarjajo skupno prihodnost. Baljvine tako predstavljajo ucbeniski primer, da
mir ni zgolj odsotnost nasilja, temvec aktiven proces gradnje skupnosti, ki temelji na skupnih
vrednotah, solidarnosti in vsakodnevnem spoStovanju dostojanstva drugega.

22 TRETJIDAN 2025 2



REFERENCE

Adzrago, Daniel, John Chiangong, Caitlin K. Ormiston idr. 2024. Social distancing stress, anxiety/depression, COVID-19 diagnosis,
gender identity, and immigration status. Archives of Public Health 82, §t. 86.

Agneman, Gustay, in Lisa Strombom. 2025. How Ethnic Discrimination Shapes Political Reintegration After War: Insights From a
Conjoint Experiment in Colombia. Journal of Conflict Resolution 69, §t. 1: 152-177.

Brewer, John, in Bernadette C. Hayes. 2011. Post-conflict societies and the social sciences: A review. Contemporary Social Science 6, St.
1: 5-18.

Bucar, France. 2003. Razpad Jugoslavije s sistemsko-teoretskega vidika. Acta Histriae 11, §t. 1: 175-180.

Djordjevi¢, Andjela, in Rok Zupancic. 2024. »Undivided« city in a divided society: Explaining the peaceful coexistence of Albanians and
Serbs in Kamenicé/Kamenica, Kosovo. Southeast European and Black Sea Studies, mar: 1-19. Https://www.tandfonline.com/doi/
epdf/10.1080/14683857.2024.23245507needAccess=true (pridobljeno 28. 4. 2025).

Elias, Annamari, in Fethi Mansouri. 2020. A Systematic Review of Studies on Interculturalism and Intercultural Dialogue. Journal of
Intercultural Studies 41, §t. 4: 490-523.

Fiedler, Charlotte, in Karina Mross. 2023. Dealing With the Past for a Peaceful Future? Analysing the Effect of Transitional Justice In-
struments on Trust in Postconflict Societies. International Journal of Transitional Justice 17, §t. 2: 303-321.

Frizell, John, Veronika Muliavka, Herbert Obinger in Carina Schmitt. 2025. War, solidarity and welfare attitudes: Survey evidence from
the war in Ukraine. Taylor & Francis. Https://doi.org/10.6084/m9.figshare.28416282.v1 (pridobljeno 28. 4. 2025).

Holmes, Prue. 2014. Intercultural dialogue: Challenges to theory, practice and research. Language and Intercultural Communication
14, §t.1:1-6.

Hughes, Caroline. 2011. The politics of knowledge: Ethnicity, capacity and return in post-conflict reconstruction policy. Review of
International Studies 37, §t. 4:1493-1514.

Jakhar, Jitendra, in Pankaj Kharya. 2020. Social distancing and promoting psychological well being during COVID-19 pandemic. Inter-
national Journal of Social Psychiatry 67, §t. 6: 816-819.

Jeffery, Renee. 2024. Addressing psychosocial trauma in post-conflict peacebuilding: Emotions in narrative and arts-based approa-
ches. Cooperation and Conflict 59, §t. 2: 171-189.

Kocan, Faris, in Rok Zupancic¢. 2023. Capturing post-conflict anxieties: Towards an analytical framework. Peacebuilding 12, §t. 1:120-138.

Kuhar, Metka, Irena Bolko in Rok Zupanci¢. 2024. Polyvagal Perspective on Ethnic Distance and Well-Being in Bosnia-Herzegovina:
Mediating Effects of Physiological Reactivity and Body Awareness. Treatises and Documents, Journal of Ethnic Studies 92, jun:
139-159.

Rice, Claire, in Maura Taylor. 2020. »What they say peters down«: How non-profit leaders assess the trustworthiness of government -
Elite discourse and distrust in post-conflict Northern Ireland. Public Relations Inquiry 9, §t. 3: 237-256.

Rumelili, Bahar. 2022. Introduction to the Special Issue Anxiety and Change in International Relations. Uluslararast [ligkiler / Interna-
tional Relations 19, §t. 73: 1-11.

Skigin, Natan. 2024. Prosocial behavior amid violence: The deservingness heuristic and solidarity with victims. Journal of Social and
Political Psychology 45, §t. 2: 341-361

Slebir, Miha, in Rok Zupan¢i¢. 2024. Factors of Ethnic Distance: A Systematic Scoping Review. Journal of Ethnic and Cultural Studies 11,
§t. 2: 211-229.

Zupancic, Rok, Faris Ko¢an in Janja BerSnak Vuga. 2020. Ethnic distancing through aesthetics in Bosnia-Herzegovina: Appraising the
limits of art as a peacebuilding tool with a socio-psychological experiment. Southeast European and Black Sea Studies 21, §t. 1:
101-123.

ROMARJIUPANJA 23






SASO KUSENIC

Starozavezne povezave v porocilu
0 Jezusovi smrti po Janezu (nisa6-37)

1.UVOD

orocilo o Jezusovi smrti v evangeliju po Janezu (Jn 19,16-37) ni le zgodovinski zapis dogod-

kov na Kalvariji, temve¢ prepleteno besedilo, ki v sebi nosi globoko teoloko sporoéilo. Ze
ob prvem branju postane jasno, da Janez ne pripoveduje samo o koncu Jezusovega zemeljskega
Zivljenja, ampak tudi razkriva, kako se v teh dogodkih izpolnjujejo starozavezna pri¢akovanja in
prerokbe. V tem prispevku se bomo osredotocili na tri klju¢ne starozavezne povezave, ki jih Janez
vkljudi v pripoved o Jezusovi smrti: na Ps 22,19, na izrocilo iz 2 Mz 12,46 in na prerokbo iz Zah
12,10. Pri vsaki bomo najprej osvetlili njen prvotni pomen znotraj Stare zaveze, nato pa raziskali,
kako in zakaj jo Janez vkljudi v svoj evangelij. Ob tem nas bo vodilo vprasanje, kako Janez razume
odnos med Jezusovim trpljenjem in starozaveznim izroc¢ilom - in kako ta odnos lahko opiSemo s
pomocjo sodobnih teoloSkih modelov povezovanja Stare in Nove zaveze.

Cilj naloge je torej dvojen: po eni strani Zelimo podati natanc¢no literarno in eksegetsko analizo
Janezove uporabe Stare zaveze v Jn 19,16-37, po drugi strani pa oblikovati sintezo ugotovitev v luci
teoloskih pristopov k razumevanju povezanosti obeh zavez.

Uvodoma lahko tudi poudarimo, da Janez svoj evangelij piSe z zelo visokim razumevanjem
Jezusove identitete (kristologija) in z zavestjo, da so starozavezni spisi pricevali o Kristusu (Jn
5,39.46). Zato tudi ne preseneca, da Janez ob vrhuncu Jezusovega poslanstva - na krizu - vidi
izpolnitev $tevilnih prerokb in predpodob. Raymond E. Brown poudarja, da Janez celotno pasi-
jonsko poroc¢ilo strukturira kot izpolnitev Svetega pisma, kar jasno nakaze Ze v Jn 19,24.28.36, pri
¢emer uporablja razli¢ne izraze za »izpolniti« (Brown 1994, 953-954).

V analizi smo uporabili zgodovinsko-kriti¢ni pristop ter literarno metodo za preucevanje
novozaveznega besedila v povezavi z vzporednimi starozaveznimi odlomki.! Vsako starozavezno
mesto (Ps 22; 2 Mz 12; Zah 12) smo preucdili v njegovem prvotnem kontekstu in ga nato primerjali
znacinom, kako je omenjeno oziroma citirano v Jn 19, da bi razumeli Janezovo teolo$ko namero.
Pri tem smo se oprli na nekatere svetopisemske komentarje in teolosko literaturo ter upostevali
ugotovitve o odnosu NZ do SZ v zgodovini razlage. Posebej uporabni so bili modeli interpretacije
razmerja med SZ in NZ, ki jih navaja sodobna bibli¢na veda - od tipoloSkega branja do pojmov
obljube in izpolnitve, zgodovinsko-odreSenjskega gledanja ter novejsih dialoskih pristopov. Ti
modeli nam bodo v zaklju¢ku pomagali umestiti Janezov pristop v $ir§i hermenevti¢ni okvir.

Prispevek sledi naslednji strukturi: oris literarno-teoloskega konteksta Jn 19, zatem analiza
treh posameznih starozaveznih povezav v Jn 19,16-37, predstavitev modelov odnosa SZ-NZ ter
nazadnje sinteza ugotovitev.

! Zgodovinsko-kriti¢ni pristop pomeni, da najprej rekonstruiramo prvotni kontekst in funkcijo starozaveznega besedila (zanr,
ritualno-pravni okvir, jezikovne posebnosti), nato pa preverimo, kako ga NZ prevzame in preoblikuje (npr. Ps 22 kot tozbeni psalm
posameznika; 2 Mz 12 kot pashalni predpis; Zah 12 v poznem obdobju po izgnanstvu 9-14 z napetostjo »name/nanj«). Literarna
analiza pa sledi pripovednim poudarkom in medbesedilnim signalom v Jn 19 (izpolnitvene formule, simbol brez§ivne suknje,
pashalni motivi) ter pokaZe, kako evangelist te niti preplete v enotno teologijo kriZa.

TEOLOGIJA 25



KONKRETNA RABA PO ENOTAH

Ps 22,19 - Zanrski okvir toZbenega psalma; podoba delitve oblaéil kot kulturni znak sramote/
poraza; nato Janezova aktualizacija te podobe kot izpolnitve.

Mz 12,46 - ritualno-pravni kontekst pashe (hi$ni obred, celovitost Zrtve, nezlomljene kosti) in
trajnost predpisa (tudi 4 Mz 9,12); nato Janezova tipoloska raba v Jn 19,36.

Zah 12,10 - poznoizgnanstveni kontekst (Zah 9-14), jezikovna napetost (‘elaj/’elav) in razprava o
identiteti nprebodenega«; potem Janezova kristoloska izpolnitev.

Jn 19 - literarni signali izpolnitve (19,24.28.36-37) in simbolike (brez§ivna suknja), ki SZ poveZejo
v teolosko celoto pasijona.

2. LITERARNO-TEOLOSKI KONTEKST JN 19

dlomek Jn 19,16-37 sodi v poro¢ilo o trpljenju (pasijon) v Janezovem evangeliju. V neposre-

dnem literarnem kontekstu je opisano, kako je Poncij Pilat izro¢il Jezusa v kriZanje (19,16},
nato pa evangelist pripoveduje o kriZzanju na kraju, imenovanem Golgota, in dogodkih ob Jezu-
sovi smrti. Osrednje dogajanje vkljuCuje: kriZanje Jezusa med dvema drugima (19,18), napis na
krizu z nazivom »Jezus Nazarecan, judovski kralj« v ve¢ jezikih (19,19-22), razdelitev Jezusovih
obla¢il med vojake (19,23-24), Jezusovo izroCitev svoje matere in ucenca drug drugemu (19,25-
27), Jezusovo zadnjo izreceno besedo »Dopolnjeno je« in smrt (19,28-30) ter dogajanje po smrti
- prebod strani in poro¢ilo o¢ividca (19,31-37). Janezov slog in poudarki v tem odlomku se na ve¢
tockah razlikujejo od sinoptikov; izstopa predvsem teoloSka poglobljenost vsake podrobnosti in
skrb, da se v dogodkih razodeva izpolnitev Svetega pisma.

2.1 KRALJEVSKIIN MESIJANSKI POUDAREK

Janez izrecno poudari Jezusovo kraljevsko dostojanstvo tudi v trenutku poniZanja. Napis na
krizu »Judovski kralj« (Jn 19,19) in Pilatov vztrajni odgovor »Kar sem napisal, sem napisal« (19,22)
nosita ironi¢no teolosko tezo - cetudi izreceno s posmehom s strani rimske oblasti, to oznanilo
razodeva resni¢ni Jezusov »status«. Janez skozi celotno pasijonsko zgodbo predstavlja Jezusa kot
kralja, ki svoje kraljevanje izvriuje z darovanjem samega sebe. Ze med sojenjem je Jezus govoril o
svojem kraljestvu, ki ni od tega sveta (Jn 18,36-37), na kriZu pa je izvoljeni kralj Izraela razglaSen
v vec svetovnih jezikih. Tako se paradoksalno kriZanje pokaZe kot Jezusovo »ustoli¢enje«, kjer je
kriZ kraljevski prestol. Teolosko to ponazarja Janezovo razumevanje Jezusove smrti kot povzdig-
njenja in izpolnitve mesijanske vloge (prim. Jn 3,14-15; 12,32-33). Kraljevski motiv v Jn 19 je torej
kljucen za razumevanje, da Jezus ni poraZen, ampak kot kralj zavestno izpolnjuje poslanstvo, ki
mu ga je namenil Oce.

2.2 PASHA - JEZUS KOT VELIKONOCNO JAGNJE

Janez posebno pozornost namenja tudi ¢asovnemu okvirju Jezusove smrti. Izrecno omenja, da
je bil dan priprave pred veliko noc¢jo (Jn 19,14.31), in po Janezu Jezus na kriZzu umre ravno ob ¢asu,
ko so v jeruzalemskem templju darovali pashalna jagnjeta (»okrog Seste ure«, prim. 19,14). S tem
evangelist nakaZe simbolno vzporednico: Kristus je Jagnje BoZje, ki odjemlje greh sveta (prim. Jn
1,29), njegova smrt pa nadomesca starozavezno velikono¢no daritev. J. C. Scott poudarja, da Jezus
v Janezovem evangeliju prevzame mesto klju¢nih judovskih praznikov in institucij - na primer
postane pravi tempelj (Jn 2,19-21), daje Zivo vodo ob prazniku Sotorov (Jn 7,37-38) in na koncu
»njegova smrt, ob ¢asu klanja pashalnih jagnjet, nadomesti pashalno Zrtev«. (Scott 2001, 1040).

26 TRETJIDAN 2025 2



Janezov evangelij torej Jezusovo smrt predstavi kot izpolnitev in preseganje starozavezne pashe.
Pasha, ob kateri so Izraelci z jagnjetovo krvjo obvarovali svoje domove in doZiveli re§itev iz Egipta
(2 Mz 12), v Janezovem prikazu dobi tipoloski pomen: Jezus kot Jagnje BoZje (Jn 1,29) prinasa do-
kon¢no odreSenje s svojo krvjo. V Jn 19 se pashalna simbolika razodeva v vec¢ klju¢nih detajlih.
V vrstici 19,29 je omenjen hizop, s katerim vojaki Jezusu ponudijo kis - ta podrobnost spominja
na hizop, s katerim so Izraelci mazilili podboje z jagnjetovo krvjo (2 Mz 12,22; prim. Brown, 1994,
940). Se izraziteje Janez nakaZe pashalno povezavo v 19,36, kjer zapise, da se je izpolnilo Sveto
pismo: »Nobene kosti mu ne bodo zlomili,« kar neposredno povzema zapoved glede pashalnega
jagnjetaiz 2 Mz 12,46 (prim. Brown, 1994, 952). S tem evangelist Zeli poudariti, da je Jezusova smrt
pashalna Zrtev nove zaveze (Scott 2001, 1040).

2.3. IZPOLNITEV SVETEGA PISMA

Morda najizrazitejSa lastnost Janezovega pripovedovanja o Jezusovi smrti je nenehno poudar-
janje izpolnitve Svetega pisma. Evangelist kar trikrat neposredno poudari, da so se dogodki zgo-
dili, »da se je izpolnilo Pismo« (Jn 19,24.28.36) oz. »izpolnilo« /»dopolnilo« (gr. plérothé /teleiothé)
se je, kar je bilo napovedano. Pred Jezusovo smrtjo Janez omenja izpolnitev Svetega pisma ob
delitvi obla¢il (19,24) in nato z Jezusovimi besedami »Zejen sem« izrecno pravi, »da bi se izpolnilo
pismo« (19,28). Po Jezusovi smrti pa dvakrat navede izpolnitev dveh prerostev: »Nobene kosti mu
ne bodo zlomili« (19,36) in »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli« (19,37). Brown opaZa, da Janez
s tem ustvari vkljucitev - pred in po Jezusovi smrti poudari izpolnitev Svetega pisma, s ¢imer ce-
lotno dogajanje umesti v okvir BoZjega nacrta, napovedanega v SZ. Posebnost Janeza je tudi upo-
raba dveh razli¢nih glagolov: izpolniti (pléron, 19,24) in dopolniti/izvesti do konca (teleiotin, 19,28),
kar namiguje, da Jezus na kriZu ne le izpolnjuje posamic¢ne prerokbe, ampak dopolnjuje celotno
pisemsko pri¢evanje o Mesiji. Njegova zadnja beseda na krizu »Dopolnjeno je« (tetélestai) nosi
dvojni pomen - dokondano je njegovo poslanstvo, hkrati pa so izpolnjene napovedi iz Svetega
pisma (prim. Jn 19,28) (Brown 1994, 940-941, 952). Janez torej sliko Jezusovega trpljenja in smrti
nenehno prepleta z referencami na Staro zavezo ter tako bralcu jasno sporoca, da BoZje razodetje
iz SZ v Jezusovi osebi in dejanju pripelje do svojega izpolnjenja in vrhunca.

2.4 POVZETEK

Janezov teoloski kontekst v Jn 19 poudarja troje: (1) Jezus je kralj (Mesija), ki na krizu kraljuje
in izpolnjuje svojo poslanstvo; (2) Jezusova smrt ima pashalno, Zrtveno razseznost, s katero se
dopolni starozavezni praznik odreSenja; (3) vse to se dogaja »po Svetem pismug, torej v skladu
s preroStvi in predpodobami Stare zaveze. V nadaljevanju bomo podrobneje preudili tri kljuéne
starozavezne povezave, ki jih evangelist navede v Jn 19,1637, in sicer Ps 22,19, 2 Mz 12,46 ter Zah
12,10.

3. PRVA POVEZAVA:JN 19,24 IN PS 22,19

Evangelist Janez v poro¢ilu o krizanju navaja vrstico »Razdelili so si moja oblacila in za mojo
obleko so Zrebali« (Jn 19,24), kar je neposreden citat Ps 22,19. Ps 22 je Davidov spev o ne-
dolZnem trpljenju pravi¢nega, ki prestaja skrajno zasramovanje - celo oblacila mu sovrazniki

2 Opomba o razporedu. Analizo vodimo v istem zaporedju, kot jih navaja Jn 19: Ps 22,19 (v. 24) — 2 Mz 12,46 (v. 36) — Zah 12,10 (v.
37). Tako sledimo naraciji od dogodkov med krizanjem do dogajanja po smurti in hkrati zajamemo Spise - Postavo - Preroke, kar
potrjuje, da Janez razume pasijon kot izpolnitev celotnega Svetega pisma.

TEOLOGIJA 27



razgrabijo. Prvi kristjani so v tem psalmu prepoznali prerosko napoved Kristusovega trpljenja:
pri¢anju, da Ps 22 predstavlja »prerosko sliko kriZanjag, zlasti v podrobnostih, kot so prebodene
roke in razdelitev obla¢il (Brown, 1994, 958). Brown prav tako poudarja, da stavek Ps 22,19 »leZi v
ozadju opisa delitve Jezusovih obla¢il v vseh $tirih evangelijih«, pri Janezu pa je izrecno naveden
kot izpolnitev Svetega pisma (1994, 955).

Janez s tem bralcu sporoca, da Jezusovo poniZanje na krizu - sleci ga in razgrabiti njegova
oblacila - ni bilo nakljuéje, ampak del Bozjega odreSenjskega nacrta, napovedan v Svetem pismu
(prim. Jn 19,24: »to se je zgodilo, da se je izpolnilo Pismo«; prim. Brown 1994, 954).

3.1ZGODOVINSKO OZADJE PS 22

Psalm 22 sodi med toZbene psalme, kjer psalmist izreka obup, ob¢utek zapu3cenosti in poni-
Zanje, a obenem izraZa zaupanje v Gospoda. Weiser poudarja, da je to »glas posameznika, ki v
svojem trpljenju zastopa izkustvo mnogih« (Weiser 1962, 218).

V vrstici 19 beremo: »Razdeljujejo si moja oblacila in za mojo suknjo Zrebajo.« Craigie opozar-
ja, da ta podoba ne opisuje dejanskega dogodka, temve¢ metafori¢no izraZa popolno poniZanje:
sovrazniki si prilastijo celo psalmistovo lastnino, kar je v staroorientalskem kontekstu pomenilo
popoln poraz (Craigie 2004, 196-197). Goldingay dodaja, da razdelitev oblacil pomeni odvzem
dostojanstva in simboli¢en konec posameznika - ko ¢loveku vzamejo oblacila, mu vzamejo iden-
titeto v skupnosti (Goldingay 2006, 341).

Zgodovinsko ozadje kaZze, da psalm ni biografski, temvec¢ liturgi¢en: molitev, ki je sluzila kot
paradigma za pravi¢nika v stiski. Sarna ugotavlja, da je Ps 22 »molitveni vzorec, ki izraZa boleci-
no, a obenem odpira prostor za zaupanje« (Sarna 1993, 155). Prav ta univerzalnost je omogocila
njegovo Sir3o rabo.

Vjudovski tradiciji je bil Ps 22 razumljen kot vzorec molitve pravi¢nika, kar potrjujejo tudi ne-
kateri kumranski spisi, ki so besedilo vkljuéili v liturgi¢ne molitve preganjane skupnosti (Craigie
2004, 198). Zato je bilo naravno, da so ga prvi kristjani prepoznali kot prero§ko napoved Kris-
tusovega trpljenja. Janez v Jn 19,24 konkretizira metaforo: razdelitev Jezusovih oblacil na krizu
pokaZe, da se psalm v polnosti uresnicuje v njegovi smrti (Goldingay 2006, 343).

3.2 TRPLJENJE PRAVICNEGA: JEZUS KOT IZPOLNITEV PS 22

Ps 22 v izvirnem kontekstu opisuje trpljenje pravi¢nega, ki je zapu3cen in zasramovan, a kljub
temu zaupa v Boga. Janez z vkljuditvijo tega psalma poistoveti Jezusa s trpe¢im pravi¢nikom iz
Svetega pisma. Kar je psalmist (David) izrazito doZivel v duhovnem smislu, se pri Jezusu dobese-
dno uresnic¢i v zgodovinski realnosti (tipologija: David kot figura trpefega pravi¢nika in Kristus
kot njen izpolnjeni antitip; prim. von Rad 2000, 362). Jezus na krizu prestane skrajno poniZzanje
- ostane nag in oropan dostojanstva, ko si rablji prilastijo njegova oblacila -, kar po Janezu ni
znak poraza, temvec izpolnitev starozaveznega scenarija o trpe¢em pravi¢niku (Brown 1994, 955).
S tem Janez potrjuje, da je Kristusovo trpljenje potekalo »po scenariju« Svetega pisma: Jezus trpi
kot pravi¢ni sluzabnik, napovedan v Svetem pismu, ne zunaj BoZjega nacrta. Kot piSe Brown, so
prvi kristjani Ps 22 dozivljali kot preroSko predpodobo kriza, zato so se osredoto¢ili na njegove
podrobnosti, ki so se ¢udeZno ujemale z dogodki pasijona (npr. delitev obla¢il). Craig S. Keener
opozarja, da so rimski rablji obi¢ajno slekli obsojenca do golega in si razdelili njegova oblacila
kot plen - s ¢imer je bila Jezusova sramota pred svetom popolna (Keener 2003, 312). Evangelisti
(z Janezom na Celu) so to skrajno poniZanje brali v lu¢i Ps 22: kot izpolnitev tistega, kar psalmist

28 TRETJIDAN 2025 2



pripisuje trpljenju pravi¢nega. Tako je Jezus razodet kot dokonéni trpeci pravi¢nik, v katerem
starozavezna molitev zapu§cenega doseZe polnost smisla (von Rad 2000, 364).

3.3 SIMBOLIKA JEZUSOVE SUKNJE (BREZSIVNEGA OBLACILA)

Janez edini od evangelistov natan¢no opiSe, da je Jezusova suknja kot »brez §iva, od vrha cela
stkana« (Jn 19,23), in poudari, da je vojaki niso raztrgali, temve¢ so Zrebali, kdo jo dobi. To ne
sluzile dobesedni izpolnitvi Ps 22, temvec ima tudi globlji simbolni pomen za Janezovo skupnost.
Socialno-kulturna analiza kaZe, da so vojaki s tem zgolj udejanjali svoje pravice (rimskim rabljem
je pripadel obla¢ilni plen obsojenca). A evangelist namiguje, da »mora biti v tem dogodku vec kot
zgolj izvr3evanje privilegija« - za skupnost Janezovih bralcevima podrobnost neraztrgane suknje
poseben pomen. Bruce J. Malina in Richard Rohrbaugh opozarjata, da gr§ka beseda za »raztrgati«
(prioow, v Jn 19,24 pa glagol oxi{w) v Janezovem evangeliju drugod pomeni razkol ali razdvojenost
med ljudmi (prim. Jn 7,43; 9,16; 10,19). S tem v mislih sklepata, da »dejstvo, da brez§ivne tunike
niso raztrgali, temvec je ostala cela, namiguje na nerazdeljeno skupnost Jezusovih ucencev, ki jo
ohranja mo¢ poveli¢anega Jezusa« (Malina in Rohrbaugh 1998, 269). Notranje oblacilo, ki ostane
neposkodovano, simbolizira enost Jezusovega oZjega kroga — njegovo nerazdeljeno obcestvo -,
za katerega je molil pri zadnji vecerji, »nda bi bili vsi eno kakor midva« (prim. Jn 17,11; Malina
in Rohrbaugh 1998, 269). Ta simboli¢na razlaga enotnosti zgodnje Cerkve je mo¢no odmevala
pri nekaterih razlagalcih: vojaki nehote pustijo Kristusovo suknjo celo, kar pomeni, da kljub
zunanjim preizku$njam Kristusovo telo (Cerkev) ostaja celovito in nedotaknjeno (prim. Jn 19,36:
nobene kosti mu ne bodo zlomili; tipologija celote Kristusovega telesa). Janez torej drobno zgo-
dovinsko podrobnost povzdigne v znamenje: Kristus z mocjo svoje daritve ohrani enost obCestva,
ki ga zbere pod kriZem.

3.4 VELIKODUHOVNISKA VLOGA: JEZUSOVA SUKNJA KOT OBLACILO VELIKEGA
DUHOVNIKA

Mnogi razlagalci vidijo v brez§ivni Jezusovi suknji tudi aluzijo na velikoduhovniSko obla¢ilo.
Po 2 Mz je namre¢ efod vélikega duhovnika izdelan »iz ene same tkanine«, brez stranskih Sivov
(2 Mz 28,31-32), 3 Mz 21,10 pa prepoveduje vélikemu duhovniku raztrgati svoja oblacila. Brown
navaja opis velikoduhovniSke tunike pri JoZefu Flaviju (Ant. 3.161): §lo je za dolg hitén, »ki ni
bil sesit iz dveh kosov«, ampak tkan »brez Siva na vrhu«. Ta izjemna podobnost terminologije
(gr. x1Tddv, dppagog, »brezsivni suknji¢«) nakazuje, da Janez Kristusa na kriZzu prikaZe tudi v vlogi
Vélikega duhovnika nove zaveze (Brown, 1994, 957). Kot ugotavlja Brown, so nekateri cerkveni
oCetje in razlagalci v tem prepoznali »sakralni znacaj« Jezusove suknje: po eni razlagi naj bi se
vojaki bali pretrgati sveto oblacilo, po drugi pa naj biJanez s tem namigoval, da Jezus kot obleceni
kralj (napis na krizu) hkrati deluje tudi kot pravi duhovnik, ki opravlja daritev. To potrjujejo Se
druge novozavezne povezave.? J. C. Scott dodaja, da Janez z detajlom »od vrha cela stkana« (Jn
19,23) morda nalas¢ prikli¢e v spomin tempeljsko zaveso, ki se je ob Jezusovi smrti pretrgala »od
vrha do tal« (Mr 15,38) - nasprotno je Jezusova »zgoraj stkana« halja ostala nepretrgana, kar po-
udarja Kristusovo duhovnistvo, ki zdaj nadome3¢a tempeljsko obredje (Scott 2001, 1046). Ceprav
Janez eksplicitno ne omenja raztrganja zagrinjala, nam s svojo omembo brez3ivne suknje podaja
subtilno teolosko sporo¢ilo: Jezus je resni¢ni Véliki duhovnik, katerega oblacilo (in sluzba) ostaja
celovito in veljavno tudi, ko tempeljska zavesa simboli¢no pade (Keener, 2003, 1134).

*  VRaz113je poveli¢ani Kristus prikazan v dolgem duhovniskem oblacilu (»Sin ¢lovekov, oble¢en v haljo do tal«), v Pismu
Hebrejcem pa je celotno Jezusovo trpljenje predstavljeno kot vélikoduhovnisko opravljanje daritve (Heb 8-10).

TEOLOGIJA 29



3.5 IZPOLNITEV PISEM: JANEZOVO RAZUMEVANJE PREROSKIH NAPOVEDI

Janez od vseh evangelistov najbolj poudari, da se dogodki Jezusovega trpljenja zgodijo »zato,
da se izpolni Pismo« (prim. Jn 19,24). V Jn 19 posebej dvakrat vstavi tak$no formulo izpolnitve:
pri delitvi obladil (Jn 19,24) in tik pred Jezusovo smrtjo, ko zapiSe, da je Jezus rekel »Zejen sem«,
»da bi se izpolnilo Pismo« (Jn 19,28; Ps 69,22). Brown opaZa, da Janez tukaj uporabi dva razli¢-
na glagola za »izpolniti«: v Jn 19,24 grski nAnpdw (izpolniti, dopolniti), v Jn 19,28 pa nenavadno
teAeiéw (dokoncati, dovrSiti). S tem ustvari nekaks$no inkluzijo - pred in po Jezusovi smrti oznadi,
da se izpolnjuje Sveto pismo. Glagol »teleiod« ima odtenek »izpeljati do konca, do popolnostix,
kar pomeni, da je v Jezusovi dovrSeni daritvi Sveto pismo doseglo svoj cilj (Malina in Rohrbaugh
1998, 270). Janez torej nakazuje, da Stara zaveza doseZe svoj polni pomen v Kristusovem trpljenju
- kar je bilo zapisano, je sedaj v celoti uresniceno (prim. Lk 4,21: »nDanes se je to Pismo izpolni-
lo«). Gerhard von Rad poudarja, da je v celotni Novi zavezi ¢utiti »globoko zavest, da stojijo v
novem ¢asu Boga, v ¢asu ,izpolnitve’ in ,polnosti‘ (Gal 4,4; Lk 4,21; Mt 11,11-14) - vse, kar je v Stari
zavezi, se zdaj nana$a na Kristusa« (von Rad 2000, 360). Janez izrecno izraZa to zavest: »Pisma ni
mogoce ovreli.« (Jn 10,35) Nasprotno, v Jezusovem trpljenju se BoZja beseda »napolni« s svojo
dokon¢no resni¢nostjo (prim. Jn 19,30: »Dopolnjeno je«). J. C. Scott ugotavlja, da Janez s temi
izpolnitvenimi poudarki bralcu jasno pove, da Jezusova smrt ni bila naklju¢na tragedija, temvec
del BoZjega nacrta (Scott 2001, 1033-1034). Celo dejanja poganskih vojakov - Zrebanje za Jezuso-
va oblacila - so vkljucena v BoZjo zgodbo: »[V]ojaki se seveda tega ne zavedajo, toda evangelist s
citatom psalma 22 pokaZze, da se tudi njihova dejanja prilegajo Bozji besedi.« (Brown, 1994, 956)
S tem Janez utrjuje vero, da je Jezus res obljubljeni Mesija: vse, kar je Sveto pismo napovedovalo
(mesijanski Psalmi, prerokbe), se je v njem do potankosti izpolnilo (obljuba in izpolnitev). Pri
tem pa - kot opozarja sodobna teologija - izpolnitev ne odpravlja prvotnega smisla Stare zaveze,
ampak ga dopolni in preseZe (Mt 5,17; BR 16). Janezovo razumevanje »izpolnitve Svetega pisma«
se prerosko dobesedno uresnicuje.

Upostevamo lahko Se en vidik: medtem ko Janez citira Ps 22,19, drugi evangelisti poudarijo
druge vrstice istega psalma. Matej in Marko na primer porocata, da je Jezus na krizu z mo¢nim
glasom zavpil zaCetni stavek Ps 22 »Moj Bog, moj Bog, zakaj si me zapustil?« (Mr 15,34; Mt 27,46),
s ¢imer nakaZeta Jezusovo izpolnitev psalma v izku$nji zapuScenosti. Janez tega vzklika ne
navaja - v njegovem porocilu Jezus ne izraZza zapuscenosti, ampak suvereno izroc¢i duha, rekoc:
»Dopolnjeno je.« (Jn 19,30) Namesto tega Janez iz psalma izpostavi element, ki ga sinoptiki zgolj
omenijo, on pa ga interpretira: delitev obla¢il. S tem se morda Zeli izogniti poudarku na ob¢ut-
ku zapuscenosti (ki ga je prva Cerkev Ze teolosko predelala kot izpolnitev Svetega pisma, a bi ga
lahko kdo napacno razumel kot Jezusov obup) in raje pokaZe na objektivno izpolnitev Svetega
pisma. Jezus je po Janezu med umiranjem izrekel »Zejen sem« - in s tem namenoma izpolnil drug
psalm (69,22) - ter nato umrl z zavestjo dovrsitve (prim. Brown 1994, 1046; Keener 2003, 1135;
Malina in Rohrbaugh 1998, 270).

3.6 TIPOLOSKO BRANJE: PREDPODOBE IN IZPOLNITEV V KRISTUSU

Zgodnja Cerkev je Staro zavezo brala skozi prizmo tipologije - v dogodkih in likih SZ je videla
BoZje predpodobe (typos), ki se v NZ antitipsko uresnicijo in hkrati preseZejo v veli¢ini (von Rad
2000, 361-363). Primer Ps 22 osvetljuje tak$no tipolosko interpretacijo: David kot trpeéi pravic-
nik vtem psalmuje tip Kristusa, dokon¢nega trpecega Pravi¢nika. Dogodki in osebe v Stari zavezi
sluzijo kot predpodobe tistega, kar se v polnosti razodeva v Novi. Jezusovo kriZanje je torej ra-
zumljeno antitipsko: izpolnitev vzorca, napovedanega skozi Davidovo izkustvo. Gerhard von Rad

30 TRETJIDAN 2025 2

N



zapiSe, da evangelisti v Jezusovi smrt in vstajenju »vidijo izpolnitev starozaveznih predpodobc,
tipologijo pa imenuje »bistveno hermenevti¢no orodje prvih kristjanov« (von Rad 2000, 365).
To tipoloSko razmisljanje ne ignorira prvotnega pomena Ps 22 - ta ostaja Davidova molitev ob
trpljenju —, temvec verjame, da je Bog vnaprej oblikoval zgodovino in besedila tako, da kaZejo na
Kristusa (prim. 1 Kor 10,11: »To pa se jim je dogajalo kot zgled, napisano pa je bilo v svarilo nam,
kinas je dosegla dopolnitev vekov«).

Brown omenja, da so nekateri komentatorji v Janezovem opisu prepoznali celo odmev zgodbe
o Jozefu: Jozef je bil predpodoba (tip) trpecega, ki ga Bog povzdigne, Jezus pa uresni¢i ta vzorec
(nekateri vidijo vzporednico v JoZzefovem posebnem oblacilu in njegovem nedolznem trpljenju).
Kakor JoZef svojim bratom, lahko tudi Kristus na kriZu rece: »Bog je obrnil zlo v dobro.« (1 Mz
50,20) Tipolo§ko branje Ps 22 tako v Davidovem vzkliku in zaupanju vidi predpodobo Jezusovega
kriza: »Moj Bog, zakaj si me zapustil« se v sinoptikih uresni¢i na Jezusovih ustnicah (Mr 15,34),
medtem ko Janez iz istega psalma raje poudari zmago zaupanja - delitev oblacil kot znamenje,
da je vse potekalo po BoZji obljubi. Von Rad izpostavlja, da so pri¢e Nove zaveze imele pri takem
povezovanju SZ in NZ izredno svobodo - v¢asih so gradile na kontinuiteti (predpodoba - tip -
dozivi antitipsko izpolnitev v Kristusu), drugi¢ so videle tudi nasprotja (postava postane »novo«
v Kristusu) -, toda v jedru jih je gnala zavest, da »je isti Bog deloval v obeh zavezah« in da je ¢as
»polnosti« nastopil s Kristusom. Janezov evangelij jasno sodi v to tipolosko paradigmo: »Mojzes
je pisal o meni,« pravi Jezus (Jn 5,46), s ¢imer potrjuje, da Stara zaveza v celoti pri¢uje o njem -
bodisi v obliki neposrednih prerokb bodisi s preroskimi podobami (typoi). Kristusovo trpljenje
takonileizpolnitev nekega posameznega stavka Ps 22, temvec »napolnitev« celotne starozavezne
podobe Pravic¢nega trpina z resni¢nostjo njegove osebe (Brown, 1994, 959). Sodobna teologija uci,
da pri taksni izpolnitvi stare podobe Stara zaveza ni preklicana, ampak presezena v izpolnitvi:
»lzpolnitev ne pomeni odprave, ampak dopolnitev v preseganju.« (KKC 130) Prav to se dogaja v
odnosu Ps 22 - Jezus: starozavezni psalm o trpljenju dobi nov, polnejsi pomen v lu¢i kriza, a s tem
psalm sam ni razvrednoten, temve¢ povzdignjen kot preroska beseda.

4. DRUGA POVEZAVA:JN 19,36 IN 2 MZ 12,46

povezavi z Jn 19,36, kjer evangelist poudari, da Jezusu niso zlomili nobene kosti, kar je v

skladu s predpisom iz 2 Mz 12,46 o pashalnem jagnjetu, je smiselno omeniti Se Ps 34: »Veliko
nesre¢ zadene pravicnega, a iz vseh ga GOSPOD reSuje. Vse njegove kosti varuje, nobena izmed
njih se ne bo zlomila.« (Ps 34,20-21) S tem Janez $e dodatno potrdi, da je Jezus trpeci Pravic-
nik in Bozje Jagnje hkrati, v katerem se prepleteta pashalna simbolika in modrostna teologija
pravi¢nika.

4.1ZGODOVINSKO OZADJE 2 MZ 12,46

2 Mz 12 umesc¢a pasho kot hi§ni obred: jagnje se poje »v eni hiSi«, mesa se ne nosi ven, »nnobene
njegove kosti pa ne smete zlomiti« (2 Mz 12,46). Predpis je dvojno usmerjen: (1) integriteta obreda
- vse poteka v eni skupnosti/hisi; in (2) integriteta Zrtve - jagnje ostane nedotaknjeno (Childs
1974, 200-201). Childs poudari, da ta »celovitost« deluje kot znamenje posvecenosti: Zrtev je v
celoti nGospodova last« in se zato z njo ne ravna kot z navadnim mesom (Childs 1974, 200).

V anti¢nem izraelskem kontekstu je prepoved lomljenja kosti pomenila ve¢ kot preprosto
navodilo: je teoloski simbol popolnosti (Sarna 1991, 60). Jagnje kot znak izvolitve in za$¢ite ob
izhodu (krvno znamenje na podbojih) mora ostati neokrnjeno; s tem se obeleZi, da re§itev prihaja
od Bogainne od ¢loveske »pripravljenosti« (Sarna 1991, 60). Propp dodatno osvetli, daje pashalno

TEOLOGIJA 31



jagnje pravno in bogosluzno obravnavano kot »Gospodova pashalna lastnina«: lomljenje kosti bi
razvrednotilo sakralno celovitost daritve, ki je znamenje BoZjega posega (Propp 1999, 402). V tem
smislu tudi prepoved prenosa mesa iz hiSe vzpostavlja mejo skupnosti: pasha je obred, ki znotraj
zavezne hiSe ustanavlja identiteto »reSenega obcestva« (Childs 1974, 201).

Zgodovinsko gledano se isti motiv celovitosti razsiri e na 4 Mz 9,12 (druga pasha), kar potrjuje,
da nezlomljene kosti niso naklju¢na podrobnost, temve¢ trajna znacilnost pashalne prakse: Zrtev
ne sme biti razkosana kot navadna jed, ampak ostaja liturgi¢no nerazbita celota (Propp 1999,
402). S tem obred ne le obnavlja spomin na izhod, ampak vsako leto na novo konstituira skup-
nost, zbrano okoli Gospodovega resilnega dejanja (Childs 1974, 200-201).

Ta zgodovinsko-pravni okvir pojasni, zakaj evangelist Janez vidi v Jn 19,36 (»Nobene njegove
kosti ne bodo zlomili«) ve¢ kot zgolj naklju¢no podrobnost: v Jezusu kot »BoZjem Jagnjetu« (Jn
1,29) se izvorni pashalni simbol celovitosti iz 2 Mz 12,46 uresni¢i kot znamenje popolne in neokr-
njene daritve (Brown 1994, 1205).

4.2 JEZUS KOT PRAVO VELIKONOCNO JAGNJE (PASHALNA SIMBOLIKA)

Evangelist Janez zavestno umesca Jezusovo smrt v kontekst judovske pashe in s tem nakazuje,
da je Jezus pravo velikonoc¢no Jagnje. Za razliko od sinoptikov, ki Zadnjo vecerjo predstavljajo
kot pashalno, Janez poroca, da je Jezus umrl na dan priprave pashe, ob uri, ko so v templju klali
pashalna jagnjeta (Jn 19,14.31). Judje so Zeleli umrle hitro odstraniti s kriZzev zaradi bliZajoce se
velike prazni¢ne sobote, zato so zahtevali lomljenje nog kriZzanim (Jn 19,31) - vendar je Jezus Ze
umrl in nobena kost mu ni bila strta (Jn 19,33). Janez izrecno komentira s sklicem na Postavo o
pashalnem jagnjetu v 2 Mz 12,46: »To se je namre¢ zgodilo, da se je izpolnilo Pismo: Nobene kosti
mu ne bodo zlomili.« (Jn 19,36) Po Mojzesovi dolo¢bi je moralo namre¢ velikono¢no jagnje ostati
celovito, brez strtih kosti, ko so ga darovali in jedli ob spominu na odreSitev iz Egipta. Janez v
tej doloc¢bi prepozna prerosko predpodobo: Jezus je nedolZno Jagnje, ki ga Bog daruje ob pashi
za odreSenje ljudi, zato pri njem veljajo enaki znaki popolnosti kot pri starozaveznem jagnjetu
(prim. 2 Mz 12,5: »brez napake/neoporecno«). Dejstvo, da mu kljub obicaju pri kriZanju niso
strli nog, kaZe, da je Kristusova daritev brez hibe in v skladu z bogosluznimi predpisi. Kot zapise
apostol Pavel: »Kristus, naSe velikono¢no jagnje, je bil darovan,« (1 Kor 5,7) kar potrjuje, da je
prva Cerkev Jezusovo smrt razumela tipoloSko - kot izpolnitev in dopolnitev pashalnega jagnjeta
(Brown 1994, 1184).

Janez v svojem evangeliju na ve¢ mestih poudari pashalno simboliko Jezusove smrti. Ze Janez
Krstnik oznaci Jezusa kot »Jagnje BoZje«, ki odjemlje greh sveta (Jn 1,29), in ta podoba se ob krizu
v polnosti uresnici. Evangelist v porocilu o trpljenju vpleta motive iz 2 Mz: poleg nezlomljenih
kosti vsebuje tudi namig na hizop (Jn 19,29), s katerim so Izraelci ob prvi pashi mazilili podboje
z jagnjecjo krvjo (2 Mz 12,22). »Cas ,dneva priprave* (Jn 19,14), goba s kisom na hizopu (Jn 19,29;
prim. 2 Mz 12,22) in predvsem nezlomljene kosti (Jn 19,36; 2 Mz 12,46; 4 Mz 9,12) po Malini in Roh-
rbaughu kaZejo, da Janez dogodke zavestno ume3c¢a v pashalni obredni okvir in s tem predstavi
Jezusa antitipsko kot resni¢nost, ki dopolni in preseZe tip pashalnega jagnjeta, tj. novo, dokon¢no
pasho Nove zaveze.« (Malina in Rohrbaugh 1998 269-273) Jezusova celotna zadnja ura poteka v
okvirih pashalnega praznovanja: umre ravno tedaj, ko se v templju Zrtvujejo jagnjeta, Judje pa
zahtevajo njegovo odstranitev s kriza prav zato, ker je predvecer pashe. Ninakljucje, da evangelist
zapiSe tudi podrobnost, da so vojaki Jezusovim ustom podali gobo, napojeno s kisom na hizopu -
kar znova klice v spomin Eksodus. Vse to kaZe, da Janez v Jezusovi smrti vidi novo Pasho: Kristus
s svojo krvjo prinasa reSitev BoZjemu ljudstvu, podobno kot je kri jagnjeta obvarovala Izraelce
pred smrtjo ob prvem eksodusu. Jezusovo kriZanje je torej predstavljeno kot daritev Nove zaveze,

32 TRETJIDAN 2025 2



ne zgolj kot usmrtitev - na kriZzu se po Janezu izvrsi nov izhod v svobodo od suZenjstva greha
(prim. Jn 8,34-36) in vzpostavitev novega zaveznika med Bogom in ljudmi (prim. Brown 1994,
1085; Keener 2003, 1135; Malina in Rohrbaugh 1998, 270).

4.3 TIPOLOGIJA: PREDPODOBA IN DOPOLNITEV V KRISTUSU

Stara zaveza po Janezu napoveduje to, kar se v Kristusu dopolni - gre za tipolo§ki odnos med
predpodobo (tipom) in izpolnitvijo (antitipom). Velikono¢no jagnje ob eksodusu je bilo zgo-
dovinski dogodek odreSenja Izraela, a hkrati prerokba v dejanju, ki je kazala naprej k dovrSeni
daritvi Bozjega Jagnjeta. »Kar je bilo ob izhodu iz Egipta predpodoba - jagnje, katerega kri je
obvarovala Izraelove hiSe pred smrtjo - se zdaj v Kristusu uresnici v polnosti: njegova kri reSuje
¢lovestvo pred dokoncno smrtjo in grehom.« (Prim. Heb 9,13-14) Janez Jezusovo smrt jasno bere
v tej ludi tipologije: stara Pasha je bila tip, Kristusova daritev pa izvirnik, resni¢nost, kijo je Bog od
zaCetka namenil kot cilj (Brown 1994, 1186). Takoj po citatu Postave v Jn 19,36 Janez namre¢ navaja
Se preroka Zaharija (Jn 19,37), s ¢imer pokaze, da Kristus izpolnjuje vse dele Svetega pisma, tako
Postavo kot preroke (ter implicitno tudi Psalm). S sklicem na nezlomljene kosti torej evangelist
sporoca, da starozavezna pasha najde svoj izpolnjen smisel v Jezusovi zrtvi (Keener 2003, 1150).

Kot ugotavlja Gerhard von Rad, celotno bivanje Izraela v Stari zavezi preZema napetost med
obljubo in izpolnitvijo, usmerjeno v »tisto, kar Sele pride« (von Rad 2000, 480). Kristusovo veli-
kono¢no daritev Nova zaveza dojema kot dokonéno izpolnitev teh obljub: »Bog je skozi staroza-
vezno zgodovino obljub in resitev postopoma vodil k dokon¢ni izpolnitvi v Kristusu.« (von Rad
2000, 478) Zato lahko re¢emo, da stara pasha v lu¢i Kristusa ni odpravljena, ampak dopolnjena in
nadgrajena. Jezusova daritev je neprimerno veli¢astnej$a od daritve jagnjeta - kar je bilo omejeno
na eno noc in en narod, je zdaj univerzalno odreSenje za vse ljudi (prim. 1 Jn 2,2).4

Omeniti je treba Se, da Janezov citat »Nobene kosti mu ne bodo zlomili« lahko namiguje na
dvojno ozadje. Neposredni vir je gotovo postava o pashalnem jagnjetu (2 Mz 12,46; 4 Mz 9,12),
mozna aluzija pa tudi Ps 34,21, kjer beremo, da »vse njegove kosti varuje, nobena izmed njih
se ne bo zlomila« (Ps 34,21). V Ps 34 je hvalnica pravi¢nika, ki ga Bog obvaruje hudega; njegovo
sporocilo, da Bog ne dopusti zloma kosti Pravi¢nega trpina, se ujema z Janezovim opisom Jezusa.
Stevilni razlagalci menijo, da je evangelist namenoma zapisal citat splo§no (dobesedno »Nobene
kosti mu ne bodo zlomili«, brez dolo¢itve subjekta) prav zato, da bi bralcu odmeval dvojni pomen
- Jezus je Jagnje, katerega kosti ostanejo cele, in Pravi¢ni trpin, ki ga Bog varuje sredi trpljenja
(Brown 1994, 1185). S tem enkratnim citatom Janez torej zdruZuje tipoloski in modrostni motiv:
Kristus je pokorni sluZabnik, »peljan v zakol kakor jagnje« (prim. Iz 53,7), in hkrati pravi¢ni BoZji
Sin, ki mu je kljub smrti izkazana BoZja skrb (njegova telesna celovitost ni oskrunjena). Vse to
poglablja teoloski pomen: Jezusova smrt je vrhunec odreSenjske zgodovine Izraela, kjer se pred-
podobe starozaveznih praznikov in daritev izostrijo v resni¢nost Kristusove velikono¢ne Zrtve
(von Rad 2000, 478).

4.4 IZPOLNITEV SVETEGA PISMA IN BOZJI ODRESENJSKI NACRT

Evangelist Janez veckrat poudari, da se dogodki Jezusovega trpljenja zgodijo, »da se izpolni
Pismo« (Jn 19,24.28.36). S tem uvaja teoloski komentar: Jezusova smrt ni neuspeh ali nakljudje,
ampak del BoZjega nacrta, vnaprej napovedanega v Svetem pismu (Brown 1994, 954). Prav Janez

4 Kot pravi Pismo Hebrejcem, so starozavezne zrtve in obredi le »senca prihodnjih dobrin«, medtem ko je Kristusova enkratna
daritev uresnicitev teh stvarnosti - s svojo poslusnostjo in lastnim telesom je dokon¢no izpolnil Bozjo voljo in odpravil staro
daritveno ureditev (prim. Heb 10,1-10).

TEOLOGIJA 33



med evangelisti najbolj eksplicitno navaja uresnicevanje prerokb: citira Ps 22 glede razdelitve
obladil (Jn 19,24), Ps 69 glede Jezusove Zeje (19,28) in nato Postavo (2 Mz 12,46) ter Preroke (Zah
12,10) glede nezlomljenih kosti in prebodene strani (19,36-37). S tem pokaZe, da so tudi najmanjsi
detajli pasijona vkljuceni v BoZjo obljubo. Sovrazniki nevede izpolnjujejo BoZjo besedo, ko na
primer vojaki ne raztrgajo Jezusove suknje (kar izpolni Ps 22,19) ali ko ne zlomijo njegovih kosti
(s ¢imer se izpolni 2 Mz 12,46 /Ps 34,21). Brown poudarja, da Janez predstavi to neuspe$nost ju-
dovske namere (pospesiti Jezusovo smrt z lomljenjem nog) kot zmago BoZje previdnosti: BoZji
odreSenjski nacrt je triumfalno uresnicen kljub (in skozi) dejanja nasprotnikov (Brown 1994,
1089-1090). S tega vidika »nobena kost ne bo zlomljena« ni zgolj izpolnitev nekega naklju¢nega
prerostva, ampak klju¢ni znak, da je Jezusova smrt Zrtev, ki jo je Bog vnaprej dolo¢il kot del svo-
jega zveli¢avnega nacrta.

Poleg tega Janez s kombiniranjem citatov iz Postave, Psalmov in Prerokov namiguje, da je ce-
lotno Sveto pismo v pri¢akovanju Mesije. Kristusova smrt pod kriZem zbere skupaj razli¢ne niti
razodetja: pasha, Zrtveni kult, preroSke napovedi in mesijanske obljube se pri Jezusu zdruzijo in
izpolnijo (Scott 2001, 1033-1034).5 To pomeni, da Bog na krizu izpolni obljubo odreSenja, naka-
zano Ze v eksodusu. Janez s svojim porocilom o krizu to prepri¢anje potrjuje: z nezlomljenimi
kostmi Jagnjeta sporoca, da se je Stara zaveza sklenila v Novi - Jezus Kristus je izpolnitev Svetega
pisma in s svojo smrtjo za greh dokon¢no uresnic¢uje BoZji odresenjski nacrt (von Rad 2000, 478).

5. TRETJA POVEZAVA:JN19,37IN ZAH 12,10

retja starozavezna povezava v obravnavanem Janezovem odlomku izhaja iz preroske knjige

Zaharija. Evangelist po opisu prebodenja Jezusove strani doda: »In spet drugo Pismo pravi:
Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli.« (Jn 19,37) Ta citat se nanasa na Zah 12,10, pomemben esha-
toloski odlomek v Stari zavezi. V njem Bog govori: »Nad Davidovo hiSo in prebivalce Jeruzalema
pa bom razlil duha naklonjenosti in pro3enj. Ozirali se bodo name, na tistega, ki so ga prebodli,
in zalovali bodo za njim, kakor zZalujejo za edincem, in bridko bodo jokali, kakor jocejo za prvoro-
jencem.« (Zah 12,10) Kontekst prero§tva v Zah 12 je napoved konénega odreSenja Judov: Gospod
bo ob koncu ¢asov resil Jeruzalem pred sovrazniki, dal prebivalcem duha milosti, da se bodo spre-
obrnili, in povzrodil, da bodo z globokim kesanjem zrli v tistega, »ki so ga prebodli«, ter Zalovali
kakor za sinom. V vrsticah, ki sledijo (Zah 13,1), je omenjeno tudi odprtje studenca, ki bo o¢istil
greh. Celota spada med mesijansko-eshatolo$ka pri¢akovanja poznega prerostva.

Janez ta slavni prerokov stavek uporabi na edinstven nacin. Najprej ga nekoliko prilagodi: v
hebrejskem izvirniku Bog pravi »gledali bodo name, katerega so prebodli«, v gr3ki Septuaginti
pa je besedilo nekoliko drugac¢no in nejasno (LXX Zah 12,10: »gledali bodo na mene, ker so ga
prebodli in bodo zalovali«). Janez citira »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli«, kar ustreza branju,
ki ga najdemo tudi v nekaterih zgodnjekr§¢anskih besedilih (npr. Raz 1,7). Iz Janezovega citata
je izvzeta prva oseba, kar razjasni identiteto: »vanje, torej v tistega ¢loveka, ki je bil preboden.
Prav tako ne omenja neposredno zalovanja - navedel je le prvi del prerostva. Kljub tem manj$im
prilagoditvam je o¢itno, da evangelist meri na Jezusa kot izpolnitev Zaharijeve napovedi (Brown
1994, 1187-1189).

Odlomek Zah 12,10-13,1 spada v pozno obdobje po vrnitvi iz babilonskega izgnanstva (Zah
9-14) in nagovarja Davidovo hiSo ter prebivalce Jeruzalema. Hebrejsko besedilo prehaja iz prve
osebe (»gledali bodo name«) v tretjo (»Zalovali bodo za njim«), zato so razlage »prebodenega«
razli¢ne: kot padli Davidov voditelj (Zalovanje na ravnini Megida, 12,11), kot umorjeni preroski

5 »Kolikor je namre¢ BoZjih obljub, so v njem ,da“.« (2 Kor 1,20)

34 TRETJIDAN 2025 2



poslanec (greh, ki nrani« Boga) ali - v poznejsi judovski tradiciji - kot mesijanska figura (Mesija).
Skupni poudarek je BoZja pobuda: »duh milosti in proSenj« ter »studenec o¢is¢enja« (13,1). Ja-
nezova oblika »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli« (Jn 19,37), jasno meri na konkretno osebo

- Jezusa - in motiv Zalovanja odpre v eshatolosko razseZznost (prim. Raz 1,7).

5.1ZGODOVINSKO OZADJE ZAH 12,10

Razlaga odlomka Zah 12,10 predstavlja eno najzahtevne;jsih eksegetskih vprasanj v Zaharijevi
knjigi. Besedilo je slovni¢no nenavadno: »Ozirali se bodo name, na tistega, ki so ga prebodli, in
zalovali bodo za njim, kakor Zalujejo za edincem, in bridko bodo jokali, kakor jocejo za prvoro-
jencem.« Hebrejskiizraz nenadoma preide iz prve osebe (»name«) v tretjo (»Zalovali bodo zanj«).
Petersen meni, da je izvirno verjetno stalo »nanj« (‘elav) namesto »name« (‘elaj), saj to bolje ustre-
za nadaljevanju v tretji osebi in Janezovemu citatu v Jn 19,37 (Petersen 1995, 124-125). Meyers pou-
darja, daje prav ta napetost med prvo in tretjo osebo klju¢na za razumevanje - preros§tvo nakazuje
tako BoZjo prizadetost kot tudi osredinjenost na doloenega posameznika (Meyers, 1993, 331).

Kot Ze omenjeno, je bila identiteta nprebodenega« predmet razli¢nih razlag. Po nekaterih gre
za padlega Davidovega vladarja, morda kralja Josija, katerega smrt pri Megidu je povzrocila veliko
Zalovanje (prim. 2 Krn 35,22-25). Na to se sklicuje tudi Zah 12,11 (»Zalovanje kakor v Hadad-Rimo-
nu na Megidski ravnini«) (Meyers 1993, 332; Petersen 1995, 126). Drugi komentatorji omenjajo
moznost, da bi $lo za Zerubabela, ki sicer v zgodovinskih virih nenadoma izgine, a neposrednih
dokazov o nasilni smrti ni (Elliger 1951, 162).

Druga razlaga povezuje »prebodenega« z BoZjim prerokom, ki ga je ljudstvo zavrnilo in umo-
rilo. To se sklada z znanim motivom preganjanja prerokov v Stari zavezi (prim. Jer 26,20-23; Mt
23,37). Zah 13,3 omenja usmrtitev laznih prerokov, kar vzpostavlja kontrast: nekoc je ljudstvo
preganjalo prave poslance, v prihodnosti pa bo odstranilo lazne (Mason 1973, 101-103; Meyers
1993, 334). Elliger dodaja, da so nekateri judovski razlagalci besedilo razumeli tako, da ljudstvo s
svojo nezvestobo »prebada Boga samega, saj izdaja zavezo in s tem prizadene Gospoda (Elliger
1951, 165).

Tretja moZnost je, da gre za namerno nedolocen lik. Po Bodi besedilo uporablja podobo »pre-
bodenega« ne kot zgodovinsko natancéno osebo, temvec kot simbol trpljenja, ki vodi k prenovi in

vev v

oCisCenju (Boda 2016, 762-763). Skrivnostnost same figure omogoca, da se tezi§¢e premakne na
ucinek: ljudstvo se bo obrnilo h Gospodu, se spokorilo in bilo o¢i§¢eno (Petersen 1995, 128-129).

Judovsko izrocilo je kasneje dalo besedilu mesijansko razseznost. V Talmudu (bSuk 52a) je
»prebodeni« opredeljen kot Mesija, sin Jozefov, ki bo umrl v eshatolo$ki vojni. Rashi in Radak pa
sta menila, da je poudarek predvsem na dejstvu, da bo v BoZjem posegu vsaka smrt, cetudi enega
samega Juda, razumljena kot velika izguba (Petersen 1995, 128).

Skupni imenovalec teh razlag je, da prerostvo ne Zeli le identificirati osebo, ampak poudarja
BoZjo pobudo in duhovno prenovo. Gospod bo izlil duha milosti in proSenj, kar bo vodilo k zalo-
vanju, kesanju in o¢is¢enju (Meyers 1993, 334; Boda 2016, 764). Janez v evangeliju vidi v Jezusu
tistega, v katerem se to dokon¢no uresnici: v pogledu na prebodenega se razodeva BoZja milost,
ki klice k veri in spreobrnjenju (Keener 2003, 1150).

5.2 IZPOLNITEV PREROSTVA V JANEZOVEM EVANGELIJU

V Jn 19 je opisana scena, kako je vojak s sulico prebodel Jezusovo stran, iz katere sta pritekli
kri in voda (19,34). Janez, ki poudari, da je »tisti, ki pricuje, to videl na svoje oci« (19,35), v istem
dihu navaja prerokbo »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli« (19,37). Tu se najprej kaZe preprosta,

TEOLOGIJA 35



dobesedna izpolnitev: Kristus je bil fizicno preboden in ljudje (vojaki, navzo¢i pod kriZzem) so do-
besedno gledalivanj, v prebodeno telo na kriZu. Zaharijeva beseda »prebosti« (hebr. daqar) je tako
v polnosti uresniena - Rimljan je z ostrim predmetom prebodel Jezusovo meso. Ze to zadostuje,
da Janez »rece«: »Glejte, prerokba je dobesedno izpolnjena.« Vendar je pomen globlji: v Zaha-
rijevem kontekstu to gledanje implicira prepoznavanje in kesanje. Gledati »na tistega, ki so ga
prebodli«, v hebrej$¢ini pomeni zreti v Boga, ki ga je Izrael s svojim grehom ranil - in to spozna-
nje poraja milost solz (»Zalovali bodo zanj kakor za edinorojenime«). Janez izpusti del o Zalovanju,
morda zato, ker v trenutku Jezusove smrti ta vidik Se ni priSel do izraza. Okrog kriZa ne vidimo
mnozi¢nega kesanja; ufenci Se ne razumejo, mnogi sovrazniki ostajajo trdosréni. (Brown 1994,
1188-1190). Kljub temu pa se z Jezusovim prebadanjem zacenja proces iz Zah 12,10. Evangelist s
citiranjem prerokbe nakaze, da bo Jezusov »prebodeni status« klju¢nega pomena za prihodnost:
ljudje bodo gledali nanj bodisi v veri bodisi dokonéno ob eshatoloskem razodetju.

Nadaljevanje te misli najdemo v Novi zavezi v Raz 1,7, ki se sklicuje na iste besede: »Glej, priha-
jaz oblakiin videlo ga bo vsako oko, tudi tisti, ki so ga prebodli, in zaradi njega se bodo bili na prsi
vsinarodi na zemlji.« Tu je jasen eshatolo3ki kontekst: ob Kristusovem drugem prihodu bodo vsi
- Se posebe;j tisti, ki ga neko¢ niso sprejeli (Judje) - spoznali, koga so prebodli, in se kesali. Janezov
evangelij s citatom Zah 12,10 torej zre nekoliko naprej od samega dogodka na krizu; vanj vgra-
juje prerosko obljubo. Njegov namen je dvojen: po eni strani zatrjuje, da je tudi ta starozavezna
beseda nasla svoj konkretni pomen v kriZanju, po drugi strani pa zbuja upanje na spreobrnjenje.
Pomen besed »gledali bodo vanj« namiguje na prihodnje vernike. Spomnimo se, da sam Jezus v
Janezovem evangeliju pravi: »Ko boste povzdignili Sina ¢lovekovega, boste spoznali, da jaz sem
in da nicesar ne delam sam od sebe, ampak govorim to, kar me je naucil Oc¢e,« (Jn 8,28) in »da bi
vsak, ki veruje, imel v njem vecno Zivljenje« (Jn 3,15). Craig S. Keener ta pogled razume kot pogled
vere, ki vodi v spreobrnjenje: gledati na kriZanega pomeni priznati njegovo identiteto kot Sina in
sprejeti njegovo ljubezen, razodeto v daritvi (Keener 2003, 1149-1151). V Janezovem teolo$kem
jeziku gledanje na povzdignjenega/prebodenega pomeni verovanje in priznanje Jezusa. V luci
Zah 12,10 pa pomeni tudi priznanje krivde in kesanje. Janez s citiranjem tega preroStva implicira,
da bo Jezusova smrt u¢inkovala milostno - pritegnila bo poglede src k njemu. Tako kot sta se iz
njegove strani izlila kri in voda (19,34) - kar je cerkveno izro¢ilo videlo kot simbol zakramentov
odreSenja (krsta in evharistije) -, se bo izlil tudi »duh milosti in proSenj« (Zah 12,10) na ljudstvo,
da se obrne k Njemu. Skratka, Janez s tem starozaveznim mestom osvetljuje eshatolo$ki in odre-
Senjski pomen kriza.

5.3 MODEL OBLJUBA - IZPOLNITEV IN TIPOLOSKO-ALEGORICNI MODEL

Hermenevtic¢no je Janezova uporaba Zah 12,10 primer modela obljuba - izpolnitev in tipolo-
§ko-alegori¢nega modela. Preroska obljuba je sicer dobesedno izpolnjena (Mesija je preboden;
BoZje ljudstvo gleda vanj na Kalvariji), vendar v polnosti Se ¢aka na svojo dovrSitev (popolno
»Zalovanje« Izraela in narodov bo Sele ob koncu ¢asov). Novozavezni pisci pogosto vzamejo staro-
zavezno prero$tvo in ga razsvetlijo z novo lucjo: v Jezusu vidijo njegovo polno resni¢nost, Ceprav
se to prvotno nana$a na druge - v Ps 22 na Davidovega trpecega pravi¢nika, v 2 Mz 12 na pashalno
jagnje in Izraelovo obclestvo, v Zah 12,10 pa najverjetneje na padlega voditelja iz Davidove hiSe
ali umorjenega preroskega poslanca (v nekaterih judovskih razlagah celo GOSPODA samega).
Tukaj bi lahko rekli, da Janez prerokbo nekoliko »preusmeri« (midrasko prilagodi): iz »gledali
bodo name« (Bog govori) naredi »gledali bodo vanj«. S tem jasno identificira prebodenega kot
Mesija Jezusa, hkrati pa daje vedeti, da je v Jezusu navzo¢ sam Bog (Jezusovo identifikacijo z Gos-
podom evangelist drugje izraZa: npr. Jn 12,41 poveZe Izaijevo videnje BoZje slave z Jezusom). Gre

36 TRETJIDAN 2025 2



torej za kristolosko reinterpretacijo starozaveznega pricakovanja: kar Bog v Zah 12 napoveduje
o sebi (»meni«) in o nekom, ki je preboden, Janez razume, da se uresnicuje v Kristusu - Bog sam
je navzoc v trpeCem Mesiji. Tako Janez odpre globok vpogled: na kriZzu se ne dogaja le izpolnitev
nekega posamicnega prerosStva, ampak se razkriva Bozje srce - Bog daje svojega edinorojenega
Sina, in ko ga ljudje »prebodemoc, nas to pripelje (Ce smo odprti milosti) do kesanja in odreSenja.
Stara in Nova zaveza se tu stikata v pogledu na kriz: kriZani je tisti, ki ga je treba gledati z vero.

Tako se v Janezovem evangeliju Ze v opisu kriZa pojavi zametek eshatologije: prebodeni Kristus
bo predmet ociScenja in kesanja ¢lovestva. To je v skladu s §ir§o Janezovo mislijo: »pogledati« ozi-
roma »videti« Sina in verovati vanj je pot k Zivljenju (prim. Jn 6,40: »to je namrec volja mojega
Oceta, da ima vsak, kdor gleda Sina in veruje vanj, ve¢no Zivljenje«). Zaharijeva prerokba pa zago-
tavlja, da bo ta pogled neko¢ deleZen tudi Davidove hiSe (Judje) - kar ima implikacije za teologijo
Izraela in Cerkve (Janez s tem morda namiguje, da bo nekega dne tudi Judovsko ljudstvo spoznalo
Mesijo, ki so ga prebodli. To misel bo kasneje razvil Pavel v pismu Rimljanom (prim. Rim 11,26):
da se bo »nves Izrael resil«).

S stali$¢a hermenevti¢nih modelov SZ - NZ vidimo v uporabi Zah 12,10 primer, kako novoza-
vezni pisec reinterpretira starozavezno prerostvo v novi luci Kristusovega razodetja. Gerhard von
Rad ugotavlja, da so novozavezni pisci pri razlagi in rabi starozaveznih besedil ravnali z veliko
svobodo. Njihov pristop ni bil omejen na dobesedno razumevanje izvirnega pomena, temvec je
bil mo¢no usmerjen k razodetju, ki se je uresnicilo v Kristusu. Tako so lahko poudarjali bodisi
kontinuiteto med zavezama bodisi radikalno novost evangelija, pogosto pa so posamezne sta-
rozavezne odlomke vkljuéili v nov teoloski okvir, ki je na prvi pogled preglasil njihov prvotni
kontekst (von Rad 2000, 361-364). Vendar tega niso poceli iz nespoStovanja do SZ, ampak iz
trdnega prepricanja, da SZ v celoti pricuje o Kristusu in da so se z njim »skrita« ali nejasna spo-
rocila dokonéno razodela. V Janezovem primeru reinterpretacija Zah 12,10 ni »nasilna«, morda
prej kreativna: razume jo kristolosko tam, kjer je bila prej teolosko odprta (»me« — »vanj«), in s
tem poudari, da se je BoZja obljuba o milosti prelila v Kristusa. Model obljuba - izpolnitev je tu pri-
rejen tako, da se izpolnitev Se nadaljuje (v eshatonu). To kaZe, da med Staro in Novo zavezo ne gre
za preprosto linearno izpolnitev (kot »kljucavnica in kljué«), ampak za dopolnitev in preseganje:
prerostvo se v Kristusu uresnici, a hkrati se pomen prerostva poglobi in razpotegne v mesijansko
dobo Cerkve.

6. MODELI ODNOSA MED SZ IN NZ

zgornjih tockah smo obravnavali tri specifi¢ne primere, kako Nova zaveza (v naSem primeru

Janezov evangelij) uporablja in razlaga Staro zavezo. Ceprav smo nekoliko %e nakazali her-
menevti¢ne znacilnosti teh povezav, bomo zdaj nase ugotovitve umestili v $irsi teoreti¢ni okvir.
Kljuéno vpraSanje pri tem je odnos med Staro in Novo zavezo, saj ta dolo¢a razumevanje konti-
nuitete BoZjega razodetja, identitete Cerkve v povezavi z Izraelom in nacina uresnicenja Bozjih
obljub. Pri tem se bomo oprli na pet hermenevti¢nih modelov, ob zavedanju, da ti modeli niso
vedno strogo loceni, temvec se v praksi pogosto prepletajo. Posebej lahko opozorimo, da se v ve¢
primerih - tudi v Janezovi uporabi Zah 12,10 - pojavi reinterpretacija starozaveznega besedila, ki
ni poseben model zase, temvec znacilna metoda vec pristopov. Tak$na reinterpretacija je lahko
prisotna v tipoloSkem modelu (kjer se predpodoba iz SZ razodene v Kristusu), v modelu obljube
in izpolnitve (kjer Kristus prinasa globljo uresnicitev prej$njih obljub), pa tudi v odreSenjskem in
dialoskem modelu, ki dopuscata razvoj pomena med zavezama.

TEOLOGIJA 37



6.1 TIPOLOSKO-ALEGORICNI MODEL

Tipologija pomeni, da osebe, dogodki ali ustanove v Stari zavezi sluZijo kot »tipi« (predpodo-
be) za ustrezne resni¢nosti v Novi zavezi (t. i. antitipi). Pri tem se predpostavlja, da med tipom
in antitipsko izpolnitvijo obstaja BoZja nacrtovana podobnost, vendar z razliko v stopnjevanju:
novozavezna resnic¢nost je vedno veli¢astnejSa od stare (znameniti rek »V Stari zavezi je Nova skrita,
v Novi pa je Stara razkrita«).® Vzorec je vedno: starozavezni tip je resni¢en dogodek ali oseba, ki
pa kaZe na Se vecjo resni¢nost v Kristusu.”

V naSem pregledu Janezovih povezav vidimo tipoloski model najboljjasno pri pashi: pashalno
jagnje (tip) = Kristus Jagnje (antitip). Podobno lahko razumemo Ps 22: David /trpe¢i pravi¢nik (tip)
— Kristus kot dokon¢ni trpeci pravi¢nik (antitip). Tipolos§ki model poudarja kontinuiteto: isti
Bog deluje v obeh zavezah in dogodki prve zaveze so vnaprej$nje oznanilo nove. Prav ta zavest
preZema NZ pisce. Gerhard von Rad izpostavlja, da je v celotni Novi zavezi ¢utiti ngloboko zavest,
da stojijo v novem ¢asu Boga, v ¢asu ,izpolnitve’ in ,polnosti‘ (Gal 4,4; Lk 4,21; Mt 11,11-14) - vse,
kar je v Stari zavezi, se zdaj nanasa na Kristusa« (von Rad 2000, 364). Tipologija pojasnjuje, kako
se to nanaSanje zgodi: stari dogodki nosijo v sebi preroSko podobnost, ki se v Jezusu udejanji. Pri
tipologiji pa je klju¢na tudi nadgradnja - antitip je vec¢ kot tip. To smo videli: Kristusovo daro-
vanje je neprimerno vi$je od jagnjetovega; Jezusovo trpljenje ima univerzalni pomen, Davidovo
omejenega itd. TipoloSko-alegori¢ni model je v zgodovini interpretacije prevladoval v srednjem
veku in ostaja legitimen nacin razumevanja SZ v lu¢i NZ.

6.2 MODEL OBLJUBA - IZPOLNITEV

Ta model razlaga odnos zavez kot razmerje napovedi in uresnicitve. Bog je v Stari zavezi dal
dolocene obljube, npr. obljubo Abrahamu o blagoslovu narodov, obljubo Davidu o trajnem kra-
ljestvu, mesijanske prerokbe pri prerokih (Izaija, Jeremija idr.), in vse te obljube je v Novi zavezi
zvesto izpolnil. Nova zaveza zato veckrat poudarja: »To se je zgodilo, da se je izpolnilo, kar je rekel
Gospod po preroku ...« Jezus sam pravi, da je priSel izpolnit Postavo in Preroke (Mt 5,17). Model
obljuba - izpolnitev torej poudarja mo¢no kontinuiteto: zgodbe razodetja, kjer Bog postopno vodi
zgodovino odreSenja do njenega vrhunca v Kristusu. To je sicer Ze prehod v drug model (model
zgodovine odreSenja). Ta model je v rabi Ze v sami NZ (npr. v govoru Petra mnoZici v Apd 2-3, kjer
razglasi, da so se postave in preroki izpolnili v Jezusu). V zgodovini cerkve se je ta misel okrepila
z idejo praeparatio evangelica - SZ kot »priprava na evangelij« (pri cerkvenih ocetih, kasneje v
sholastiki).

V naSem primeru Janezovega besedila imamo ¢isto uporabo tega modela pri citatu Ps 22 in Zah
12,10: to sta preroski napovedi, ki se dobesedno uresnicita. Janez celo uporabi izraz »izpolniti«
(gr. plérothénai), kar kaZe na ta nadin razumevanja. Model obljuba - izpolnitev je teolosko zelo
plodovit, saj zagotavlja enovitost Svetega pisma - NZ potrjuje resni¢nost SZ s tem, ko vse uresnici,
SZ pa dobi najvecjo tezo, ker kaZe na Kristusa. Vendar so teologi opozorili tudi na nevarnosti: e
bi vso vrednost SZ videli samo v njeni izpolnitvi, bi lahko prezrli njen lastni pomen. Npr. Svetega

¢ Tipolosko branje so Ze uporabljali novozavezni avtorji - npr. Pavel pravi, da je Adam »podoba [typos] Njega, ki je imel priti, tj.
Kristusa (Rim 5,14); v 1 Kor 10,1-11 pa dogodke eksodusa (mana, skala, pre¢kanje morja) razloZi kot »zgled« (tipoi) za Cerkev

7 Origen in drugi cerkveni oCetje so razvili bolj alegori¢en pristop (ki je soroden tipologiji, a manj vezan na zgodovino), vendar
osnova ostaja enaka, namre¢ »kar je v SZ, je senca; kar je v NZ, je polnost resnice«. Patristi¢na teologija je tako v mnogih staroza-
veznih likih videla Kristusove predpodobe - npr. Jona v trebuhu ribe kot predpodobo tridnevnega Kristusa v grobu, Melkizedeka
kot predpodobo Kristusovega duhovnistva, zrtvovanje Izaka kot tip darovanja Sina itd. Katoliska cerkev ima tipologijo Se danes za
klju¢ni na¢in branja Svetega pisma: Katekizem (KKC 128-130) poudarja, da tipologija razodeva napredovanje razodetja v enotnem
Bozjem nacrtu.

38 TRETJIDAN 2025



pisma Judje ne berejo v kristolo$ki luci, pa je zanje vseeno BoZja beseda. Sodobna teologija zato
pravi: Stara zaveza ima trajno samostojno vrednost - obljube so izpolnjene, a to ne pomeni, da
je SZ postala odveé. Se vedno nosi razodetje BoZje volje, zgodovino odnosa Boga z ljudstvom,
eti¢ne in duhovne resnice, ki jih NZ ne preklicuje. Janezov evangelij se tega zaveda: ¢eprav z vso
mocjo poudarja izpolnitev, nikjer ne implicira, da SZ ne velja ve¢ (CD 110, 2001, §t. 5-6). Ravno
nasprotno, Janez prikazuje Jezusa, ki pravi »Pisma ni mogoce ovreci« (Jn 10,35) in »Mojzes je pisal
o meni« (Jn 5,46), s ¢imer potrjuje trajno vrednost SZ kot pri¢evanja o Kristusu. Model obljuba -
izpolnitev torej v Janezovi rabi pomeni: mesijanske obljube (prerokbe o trpefem pravicniku, o
Bozjem jagnjetu, o prebodenem) so v Jezusu dosegle svojo dokonéno uresnicitev.t Kristus prinasa
polnost, a s tem potrjuje veljavnost tega, kar je prej obstajalo, ¢eprav ga zdaj presega. To vidimo
v Janezovem tekstu: obredi (pasha) so izpolnjeni in preseZeni v Jezusu, a ravno s tem dobijo
polni smisel (evangelij ne ukine spomina na izhod, ampak mu da nov duhovni pomen; ne ukine
psalma, ampak ga napolni z novo realnostjo).

6.3 REINTERPRETACIJA IN DOPOLNITEV - SIRST HERMENEVTICNI OKVIR

Na podlagi modelov odnosa med SZ in NZ lahko v SirSem okviru govorimo tudi o reinterpre-
taciji in dopolnitvi. Bistvena je prepoznava, da je odnos NZ do SZ ve¢ kot le linearna izpolnitev
preroSkih napovedi - gre tudi za preobrazbo in poglobitev pomena starozaveznih spisov. Novoza-
vezni avtorji pogosto berejo SZ v 1uci Kristusove skrivnosti in mu dajejo nov, véasih nepri¢akovan
pomen. To lahko imenujemo reinterpretacija ali aktualizacija. TakSnih primerov je veliko.? Von
Rad opaZa, da imajo novozavezni avtorji izjemno svobodo pri uporabi SZ: »[Z]aznavamo lahko
cel spekter razlagalnih pristopov - od poudarjanja kontinuitete in dobesednega izpolnjevanja do
svobodne simbolne in duhovne rabe posameznih besedil, ki pogosto delujejo ad hoc in se odda-
ljujejo od izvornega pomena.« (von Rad 2000, 362) To seveda ne pomeni, da so SZ izkrivljali, pa¢
pa so verjeli, da jih vodi Sveti Duh, ki razodeva globlji smisel Svetega pisma, skrit predhodnim
generacijam (t. i. sensus plenior). Reinterpretacija se je nadalje razvila v cerkveni tradiciji z alego-
ri¢no razlago: mnoge starozavezne podrobnosti so brali kot simboli¢na znamenja resni¢nosti v
Cerkvi (npr. prehod Rdec¢ega morja kot krst, mano kot evharistijo ipd.).

V Janezovih starozaveznih navezavah vidimo element reinterpretacije pri citatu Zah 12,10:
Janez prilagodi besedilo (»name« — »vanj«) in ga uporabi zunaj njegovega prvotnega konteksta
(brez omembe Zalovanja), da ga neposredno poveZe z Jezusom na krizu. To kaZe avtorjevo svobodo,
da prerokbo uporabi, kakor ustreza njegovemu razodetju Kristusa. V §irSem smislu pa je celotna
Janezova teologija preZeta z reinterpretacijo starozaveznih podob: Jezus je novi tempelj (Jn 2,21),
resni¢na mana (Jn 6,32-35), resnic¢na lu¢ (Jn 8,12 izpolni Ps 27,1 itd.), resni¢ni pastir (Jn 10 izpolni
Ezk 34) ... Janez to po¢ne subtilno, z aluzijami, a zagotovo s prepri¢anjem, da vse starozavezno iz-
rocilo dobi nov pomen v ludi Kristusa. Reinterpretacija je torej nmodelg, ki poudarja novost Nove
zaveze: z Jezusovim prihodom se po von Radu »zacne nekaj kvalitativno novegag, kar je terjalo
tudi nove interpretacije stare vere. Zato se v Novi zavezi pojavljajo Stevilne antiteze do Stare, kot
jih denimo najdemo v Govoru na gori, kjer Jezus pravi »Slisali ste, da je bilo receno ... jaz pa vam
pravime, s ¢imer nakaZe, da postava dobi nov smisel v lu¢i njegovega razodetja (von Rad 2000,
368-370). V naSem kontekstu reinterpretacija ne ustvarja protislovja, ampak poglablja pomen.
Janez reinterpretira pashalno pravilo o kosteh kot prero$ko napoved Mesije - Cesar starozavezni

& Kot smo ze navedli, je pomembno dopolnilo temu modelu, ki ga daje sodobna teologija in drugi vatikanski koncil: izpolnitev je
hkrati dopolnitev, ne pa preklic. »Izpolnitev ne pomeni odprave, ampak dopolnitev v preseganju.« (CD 110, 2001, §t. 21)

9  Grenpr. za to, da evangelist Matej vzame besede »1z Egipta sem poklical svojega sina« (0Oz11,1), ki so se prvotno nanasale na
Izraelov izhod, in jih uporabi za Jezusa kot otroka (Mt 2,15). Ali da Pavel v Gal 4 alegori¢no razlozi zgodbo Sare in Hagare kot
podobo dveh zavez.

TEOLOGIJA 39



avtor seveda ni mislil, toda bilo je vklju¢eno v BoZji nacrt. S tem staro besedilo nekako prerosko
preseze svoj izvorni okvir in spregovori o Kristusu. To je v liniji t. i. »polnosti pomena«: Bog kot
kon¢ni avtor Svetega pisma je v starozavezne tekste poloZil ve¢, kot so morda razumeli njihovi
avtorji, in Cerkev pod vodstvom Duha to razkriva.*

Ce govorimo o »modelu dopolnitve« (tj. modelu zgodovine odresenja), to pomeni, da sta Stara
in Nova zaveza del ene zgodovine odreSenja, ki pa ima stopnje razvoja. V Stari zavezi se je zacelo,
v Novi pa doseglo svoj vrh. Govorimo lahko o zgodovinsko-odreSenjskem modelu, ki ne poudar-
ja toliko posamicnih prerokb in tipov, ampak celoten tok zgodovine: od stvarjenja, Abrahama,
Mojzesa, kraljestva in izgnanstva do Kristusa in Cerkve. V tem pogledu je odnos tak3en, da Nova
zaveza dopolnjuje in dovrSuje Staro, ki je kot druga plosca diptiha, brez katere prva ne bi imela
smisla. Kristus prinasa Novo zavezo, ki pa izhaja iz obljube »nove zaveze« Ze v Jer 31,31-34. Apos-
tol pravi »Staro je preslo, novo je tu« (2 Kor 5,17), a hkrati se novo organsko nadaljuje iz starega. Ta
model upoSteva tako kontinuiteto kot diskontinuiteto: priznava, da je v Kristusu nekaj radikalno
novega (npr. postava, obhajana v Svetem Duhu, univerzalnost zaveze, neposrednost odnosa z
Bogom), a obenem vidi staro kot nujno pripravo in predstopnjo.

V Janezovem evangeliju je mo¢no prisoten element »novo namesto starega«, npr. simbolika
vode v vino na svatbi v Kani (Jn 2). Prav tako Janez govori, da je »postava bila dana po Mojze-
su, milost in resnica pa je priSla po Jezusu Kristusu« (Jn 1,17), kar kaZe na nadgradnjo: milost
in resnica sta polnost, ki je dopolnila Mojzesovo postavo. Janez pogosto uporabi izraz »Judje« v
rkonfrontantivnem« (nasprotujocem) smislu, ko misli na tiste, ki nasprotujejo Jezusu (npr. Jn
8, jezus govori Judom (farizejem); Jn 19, Judje zahtevajo usmrtitev). To odseva realnost lo¢evanja
med sinagogo in Cerkvijo ob koncu 1. stol. Janez pogosto uporabi izraz »judovski« za oznacevanje
praks in praznikov v pomenu »staro« v nasprotju s kr§¢anskim (npr. »judovski praznik Sotorov«
namiguje, da je zdaj za Cerkev drugace). Vendar Janez ni markionit, ki bi Staro zavrgel - njego-
vo razodetje je prevec zakoreninjeno v SZ. (Scott 2001, 1046-1047) Bolj gre razumeti, da Nova
zaveza prinaSa kvalitativni preskok - Sveti Duh, novo rojstvo, univerzalnost. Model dopolnitve
oz. zgodovine odreSenja poudarja, da vse, kar je bilo v Stari, nosi smisel Sele v lu¢i Nove: Postava
je bila vzgojiteljica za Kristusa (Gal 3,24), daritev v templju so bile sence, resni¢nost je v Kristusu
(Heb 10,1). V Janezovem odlomku o kriZu to vidimo: pashalna daritev je bila senca, resni¢nost je
Kristusova daritev. S tem se stara pasha ne odpravi, temve¢ dopolni - pride do svojega konca (gr.
télos, prim. Rim 10,4: »Kristus je konec postave« v smislu cilj izpolnitve).

6.4 POVZETEK

Ce povzamemo modele v luéi preucevanih besedil: Janezov evangelij spretno prepleta tipolo-
gijo in prerosko izpolnitev, oboje pa umesca v kontekst dopolnitve razodetja. Pri interpretaciji SZ
Janez uporablja vso hermenevti¢no svobodo, ki so jo imeli apostolski pisatelji. Psalme in preroke
bere v ludi Kristusa, tudi z reinterpretacijo dolo¢enih pomenov, prepri¢an, da ga pri tem vodi
Sveti Duh. Hkrati pa ne pretrga vezi z izvirnim pomenom: vsaka Janezova referenca stoji trdno
v spoStovanju do Svetega pisma. Lahko trdimo, da Janezov model uporabe SZ v sploSnem smislu
odraza t. i. dialoski model (omenjen v sodobni teologiji): Stara in Nova zaveza sta v dialogu - SZ
prica o Jezusu, NZ pa osvetljuje SZ, ne da bijo razveljavila. Janez piSe evangelij, »da bi verovali, da
je Jezus-Kristus, BozZji Sin« (Jn 20,31), in pri tem kot argumente navaja »pric¢evanja Pisma« (prim.
Jn 5,39: »Preiskujete Pisma, in ravno ta pricujejo o meni«). S tem priznava SZ kot avtoriteto in
ga postavlja v ustvarjalen dialog z dogodki Jezusovega Zivljenja. Vsekakor se iz Janezove prakse

° Prim.1Pt1,10-12, kjer piSe, da so preroki slutili, da njihove napovedi presegajo njihov lasten ¢as in strezejo prihodnjim vernikom.

40 TRETJIDAN 2025 2



lahko u¢imo, kako celostno gledati na BoZji nacrt: Stara zaveza je kakor seme, Nova je klas; Stara
je obljuba, Nova je izpolnitev; Stara je pot, Nova je cilj — a obe sta nelocljivo zdruZeni v eni zgodbi
odre3enja.

7. ZAKLJUCEK

o pregledu porocila o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37) in njegovih starozaveznih povezav

lahko sklenemo, da evangelist Janez zavestno podaja teoloSko interpretacijo kriza na podlagi
Stare zaveze. Tri izpostavljene povezave - Ps 22, 2 Mz 12 in Zah 12 - delujejo kot klju¢ni interpreta-
tivni okviri, ki bralcu pomagajo razumeti pomen Jezusovega trpljenja in smrti.

S citatom Ps 22,19 Janez predstavi Jezusa kot pravi¢nega trpina, ki izpolnjuje starozavezni
vzorec nedolznega, zasramovanega, a od Boga na koncu zveli¢anega pravi¢nika. S tem poudarja,
da je Jezusovo trpljenje del BoZjega odreSenjskega nacrta, napovedanega v Svetem pismu.

V navezavi na 2 Mz 12,46 Janez poistoveti Jezusa z velikono¢nim Jagnjetom, katerega smrt
prina3a odreSenje in ustanavlja novo Pasho. S tem pokaZe globlji smisel kriZa: ni samo usmurtitev,
ampak Zrtveni obred Nove zaveze. Starozavezna Pasha dobi v Jezusovem darovanju svojo dopol-
nitev - Kristusova kost ostane nezlomljena, ker je On popolna Zrtev, »Jagnje BoZje«, ki odjemlje
greh sveta.

S citiranjem Zah 12,10 evangelist nakazuje, da je Jezusov kriz tudi preroski in eshatoloski do-
godek. Kristus je tisti, ki ga je ljudstvo »prebodlo« in v katerega bo neko¢ gledalo s kesanjem. S
tem Janez namiguje na prihodnje priznanje Kristusa s strani Izraela in celotnega sveta (prim. Raz
1,7) ter na milost, ki izvira iz kriZa. KriZani in prebodeni Jezus ostaja v sredi§¢u zgodovine: nanj se
bodo v veri ozirale prihodnje generacije.

Starozavezne povezave v Jn 19,16-37 niso nekak3ne obrobne reference, temvec nosilne teolo-
Ske opore pripovedi. Evangelist s tem potrjuje, da kriZanja in smrti Jezusa ne gre razumeti zgolj
kot zgodovinski dogodek, ampak kot izpolnitev BoZje zaveze. Janez na ta nacin bralcu sporoca, da
sta Stara in Nova zaveza v globokem sozitju: Stara napoveduje, Nova uresnicuje in s tem razodeva
pomen Stare. Z Jezusovo smrtjo se »Beseda« (Logos), ki je navzoca Ze v Stari zavezi kot obljuba in
tip, u€loveci v skrajni obliki ljubezni - in o tem prica tudi Sveto pismo.

V praksi interpretacije to pomeni, da Janez bistveno prispeva h kr§¢anskemu razumevanju
razmerja med Staro in Novo Zavezo. Njegov evangelij nam kaZe primer, kako prva Cerkev Staro
zavezo bere kristolosko: starozavezni spisi so polni predpodob in preroSkih oznak Kristusove
skrivnosti, ki pa so bile razvidne Sele v lu¢i dogodkov Jezusa Kristusa. Janezov doprinos je v tem,
da je to branje zavestno vtkal v svetopisemski tekst. Vsakic, ko beremo Jn 19, nas Janez s svojimi
opombami »to je izpolnitev« vodi, da tudi mi postanemo bralci Stare zaveze z o¢mi vere v Kris-
tusa. Tako deluje kot teolog: s svojim pisanjem Ze uci Cerkev, kako razumeti kriz in Sveto pismo.

Pomembno je tudi, da Janez ohranja spoStovanje do SZ. Nikjer ne namiguje, da bi SZ postala
nepomembna - ravno nasprotno, s tem ko jo tolikokrat citira, ji priznava avtoriteto in veljavnost.
Za razliko od radikalnih tendenc v zgodovini Cerkev (ki so Staro zavezo zavracale), Janez pred-
stavlja normativni kr§¢anski pristop: Stara zaveza je BoZja beseda, ki v skladu s BoZjo zvestobo
doseZe svoj vrhunec v Jezusu. A ta vrhunec ne iznici prej$nje zgodovine, temvec jo potrdi - le da
ji podeli novo globino in obseg. Janezovo razumevanje razmerja SZ - NZ je torej inkluzivno, kar
pomeni, da ju je treba brati skupaj. Lahko re¢emo, da Jn 19,16-37 ponuja lep primer sinteze Stare
in Nove zaveze.

Za sam konec moram priznati, da do sedaj Janeza nisem razumel kot evangelista, ki bi se
posebej osredotocal na Staro zavezo. To vlogo sem, verjamem, da podobno kot vecina, pripiso-
val predvsem Mateju. Pri mojem raziskovalnem delu na Jn 19 pa se je izkazalo drugace. Janez

TEOLOGIJA 41



sicer citira - ¢e lahko uporabim ta izraz, zelo selektivno in teolo$ko precizno - manj, a tako, da
iz SZ izlu§¢i semantic¢no jedro (Pravi¢ni trpin, pashalna celovitost, pogled na prebodenega) in ga
vkljuéi v premisljeno »kompozicijo« kriza. Ostajam pa kriti¢en do skusnjave, da tipologija pre-
hitro postane »hermenevti¢no kladivo«. Tudi pri Janezu deluje prepricljivo Sele tam, kjer najprej
spoStujemo izvirni Zanr, jezik in ritualni okvir besedila. V tem pogledu se zdi Janez manj »skop«
in bolj zgoScen oz. celovit. Namesto mnozice citatov jih ponudi malo, vendar ti vzpostavijo rdeco
nit med obema zavezama.

REFERENCE

Boda, M. J. 2016. The Book of Zechariah: New International Commentary on the Old Testament. Grand Rapids: Eerdmans.

Brown, R. E. 1970. The Gospel According to John XIII-XXI. Anchor Bible 29A. New York: Doubleday.

Brown, R. E. 1994. The Death of the Messiah: From Gethsemane to the Grave, Vol. 2. New York: Doubleday.

Childs, B. S. 1974. The Book of Exodus: A Critical, Theological Commentary. Old Testament Library. Philadelphia: Westminster.
Craigie, P. C. 2004. Psalms 1-50. Word Biblical Commentary 19. Nashville: Thomas Nelson.

Elliger, K. 1951. Das Buch der zwdlf kleinen Propheten II: Sacharja. Das Alte Testament Deutsch. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Epstein, I., ur. 1948-1952. The Babylonian Talmud: Translated into English with Notes, Glossary and Indices. London: Soncino Press.

Goldingay, J. 2006. Psalms, Vol. 1: Psalms 1-41. Baker Commentary on the Old Testament Wisdom and Psalms. Grand Rapids: Baker
Academic.

Katekizem Katoliske Cerkve.1993. Ljubljana: DruZzina.
Keener, C. S. 2003. The Gospel of John: A Commentary, Vol. II. Peabody: Hendrickson.

Koncilski odloki. 1980. Konstitucije, odloki, izjave in poslanice drugega vatikanskega vesoljnega cerkvenega zbora (1962-1965).
Ljubljana: Nadskofijski ordinariat.

Malina, B. ], in R. L. Rohrbaugh. 1998. Social-Science Commentary on the Gospel of John. Minneapolis: Fortress Press.
Mason, R. 1973. The Use of Earlier Biblical Material in Zechariah IX-XIV. London: SPCK.
Meyers, C. L., in E. M. Meyers. 1993. Zechariah 9-14. Anchor Bible 25C. New York: Doubleday.

Palmisano, M. C. 2024-2025. Stara zaveza v Novi zavezi: modeli odnosa med Staro in Novo zavezo (predavanja). Ljubljana: Teologka fa-
kulteta, Univerza v Ljubljani.

Papeska bibli¢na komisija. 2005. Judovsko ljudstvo in njegovi sveti spisi v kr§¢anskem Svetem pismu. Ljubljana: DruZina.
Petersen, D. L. 1995. Zechariah 9-14, Malachi. Old Testament Library. Louisville: Westminster John Knox.

Propp, W. H. C. 1999. Exodus 1-18. Anchor Bible 2. New York: Doubleday.

Sarna, N. M. 1991. Exodus. JPS Torah Commentary. Philadelphia: Jewish Publication Society.

Sarna, N. M. 1993. On the Book of Psalms: Exploring the Prayers of Ancient Israel. New York: Schocken.

Scott, J. C. 2001. »The Gospel according to John.« V: The Oxford Bible Commentary, 1033-1075. Ur. J. Barton in J. Muddiman. Oxford:
Oxford University Press.

von Rad, G. 2000. Teologia del Antiguo Testamento. Vol. II. Salamanca: Ediciones Sigueme.
Weiser, A. 1962. The Psalms: A Commentary. Old Testament Library. Philadelphia: Westminster.

42 TRETJIDAN 2025 2



Foto: Denis Koncar

43



KRISTOF KERZE

Spoznavoslovni izvori politi¢ne
misli Jacquesa Maritaina

Povzetek: V pri¢ujo¢em prispevku si zastavljamo vprasanje, kako na osnovi prvotnih vej filo-
zofije utemeljiti razmerje med Cerkvijo (BoZjo drzavo) in drZavo (vladarjem, njenim vrhovnim
predstavnikom). Pri tem se osredotoc¢imo zlasti na delo francoskega filozofa Jacquesa Maritaina
(1882-1973), ki v svojem delu Clovek in drzava v sodobni, svobodomiselni luéi predstavi temeljna
nacela svetne in duhovne oblasti, hkrati pa Zeli pokazati, da tak pogled izhaja iz katoliske filozo-
fije, iz tomizma.

Da bi ugotovili, ali mu je to uspelo, si bomo v ¢lanku najprej ogledali njegovo spoznavo-
slovje; ta veja filozofije namrec¢ zaobsega nekatere pomembne razlike med Maritainovim
razumevanjem tomizma in tistim razumevanjem, ki je bilo do tedaj uteCeno v katoliski
Cerkvi. Nato si bomo ogledali Maritainovo politi¢no misel, na koncu pa bomo poskusali
ugotoviti, ali je slednjo mogoce izpeljati iz Maritainovega spoznavoslovja. Ze na zaetku
moramo priznati, da avtor te izpeljave neposredno ne izpelje, vendar se zdi, da o njej lahko
utemeljeno sklepamo.

Kljucne besede: eksistencializem, uvid bistva, uvid obstoja, drzava, Cerkev, Jacques Maritain.

Abstract: In this article, we deal with the question of how to ground the relation between the
Church (the State of God) and the ruler (the representative of the secular state) on the basic
branches of philosophy. With this intention, we focus on the work of the French philosopher
Jacques Maritain (1882-1973), who in his book Man and the State presents the basic principles of
secular and sacral authority in contemporary, freethinking light; on the other hand, he explains
how such views might be comparable with Thomist Catholic Philosophy.

To establish whether his arguments stand up to scrutiny, we shall examine his epistemology, as
this branch of philosophy includes some important aspects that highlight the differences betwe-
en Maritain's understanding of Thomism and the understanding that was common in the Catho-
lic Church up to his time. Next, we shall consider Maritain's political thought and, lastly, examine
whether it might be based on his epistemology. Although Maritain did not make any connections
between his epistemology and his political thought, such a connection can be surmised through
valid logical deduction.

Keywords: existentialism, intuition of being, intuition of essence, state, Church, Jacques
Maritain.

44 IRETJIDAN 2025 2



UvoD

Zadnja tri stoletja so na prizori§¢e Evrope prinesla dramati¢ne spremembe, ki bi si jih zaradi
njihovega znacaja in obsega tezko zamislili v prvih dneh Cerkve. Kakor v ¢asu pred prihodom
OdreSenika na ta svet so se odstavljali kralji in na njih razdejane prestole umes¢ali tirani, slednji
so zopet utonili v vrenju divjih in brezvestnih mnozic, ki jim je namesto aristokratske vrline zav-
ladala oligarhi¢na pametnost. V tej predkr$¢anski zmedi se dana3nji Slovenec sprasuje, kakSen je
bil in zmeraj bo pravi druzbeni red. Kak§na naj bo vsaka druzba, tudi na3a, da bo taka, kot jo zeli
Bog? Ko i3¢e odgovor na to vpra$anje, pa¢ ne more mimo tistih velikih moz, globokih mislecev,
ki so, ¢eprav pogosto navzven odrinjeni in pozabljeni, dejansko vodili misel svojega naroda v tej
usodni dobi. Med njimi izstopa zlasti francoski filozof Jacques Maritain, ki je kot eden najvpliv-
nejsih tomistov deloval ravno v dobi, ko se je pisala zgodovina danasnjega dne.

Politi¢na misel francoskega avtorja temelji na vpeljavi nekaterih pomembnih tomisti¢nih
nacel v sodobno pojmovanje pravega druzbenega reda, ki je temeljilo zlasti na demokraciji in
poudarjanju ¢lovekovih pravic in svobo$¢in. Marsikateremu tomistu se je taka sinteza tedaj zdela
revolucionarna in nemogoca, saj so bile demokracije tistega ¢asa utemeljene na filozofskih siste-
mih, ki so se zdeli tezko uskladljivi s tomizmom. Na kak§en nacin je Maritainu uspelo premostiti
te razlike, ki so bile zlasti izrazite na spoznavoslovni ali epistemolo$ki ravni? Da si odgovorimo na
to vpraSanje, se moramo poglobiti v njegovo spoznavoslovje ali epistemologijo.

UVID OBSTOJA

aritain je vpraSanjem spoznavoslovja posvetil nekatera izmed svojih najpomembnejsih del,

kar gotovo ni presenetljivo; v njegovem c¢asu je bila namre¢ prevladujoca filozofska Sola
eksistencializem. VpraSanje obstoja je burilo duhove po vsej Evropi. Zlasti se je razplamtevalo v
okviru novoveske filozofije, ki je v stoletju predtem postala vodilna misel na evropskih univer-
zah. S svojim postopnim zavracanjem sholasti¢ne, tj. katoliSke filozofije je na obce temelje raz-
miSljanja vrgla doloc¢eno senco dvoma. Novoveskim filozofom se je zdela vprasljiva zlasti zamisel
bistva (lat. essentia), saj je bistvo nekaj, kar iz stvarnosti razberemo z umom. Toda novoveski um
je podvomi o objektivnosti na§ih spoznanj o zunanji resni¢nosti in jih obravnava zgolj kot subjek-
tivne in neutemeljene. Bistva in liki nehajo biti zanesljiva in objektivna zakonitost stvarnosti. Ker
pamora naSe ravnanje na neem pac temeljiti, je novi vek vzljubil obstoj (lat. existentia), bistvo pa
opustil. Nauk, ki je nastal, je v zgodovini filozofije znan kot eksistencializem.

Jacques Maritain je eksistencialisti¢ne miselne tokove dobro poznal, saj je Studiral na Sorboni,
eni izmed najbolj naprednih univerz v francoskem, najbrz pa tudi evropskem merilu. Kot katoli-
$ki filozof se je spraSeval, ali je eksistencializem mogoce zdruZziti s katoli§tvom. Zavedal se je, da
mora biti ta nauk, ¢e naj bo skladen s cerkvenim uciteljstvom, prisoten v misli sv. Tomaza Akvin-
skega; ali vsaj ne v nasprotju z njegovo mislijo. Posledi¢no je zacel preucevati spoznavoslovje An-
gelskega uditelja in to iskanje ga je privedlo do zakonitosti, ki jo je imenoval uvid obstoja. Da pa
bi razumeli Maritainov uvid obstoja, moramo razumeti dve drugi zakonitosti, in sicer preprosto
dojemanje in sodbo. Preprosto dojemanje (apprehensio simplex) je prva stopnja naSega spoznanja,
ki se od naslednjih stopenj precej razlikuje. Pri vsakem naslednjem spoznanju na$ razum spoz-
nava na osnovi predhodnih spoznanj, s sklepanjem; na tej prvi stopnji pa Se ne moramo sklepati
na tak nacdin, saj predhodnih spoznanj §e nimamo in jih Sele pridobivamo (Maritain 1948, 22-25).

Maritain na tem mestu pripominja, da obstoj ni neko bistvo, ampak je popolnejsi in bistvo
presega (Maritain 1948, 26). Posledi¢no dojetja obstoja ni mogoce doseli zgolj po bistvih in s

FILOZOFIJA 45



preprostim dojemanjem, temvec s sodbo, ki sicer poteka socasno s preprostim dojemanjem, a je
od njega neodvisna (Maritain 1948, 32).

Posledice te zasnove so presenetljive. Uvid obstoja ne poteka le na drugi ravni, ampak na vec
razliénih ravneh; bolje receno, na vec razli¢nih, a povsem enakovrednih nac¢inov (Maritain 1948,
30). Lahko se izraza na ravni dojemanja razumskih resnic, na ravni umetnosti, na ravni naravne
mistike, na ravni ¢uta za nravnost. Pri tem je Maritain uvedel pomembno novost, ki je bila sicer
znana Ze Janezu od sv. TomaZa (1589-1644), enemu pomembnejsih razlagalcev misli sv. Tomaza
Akvinskega sedemnajstega stoletja: likovni znak (signum formalis).

Likovni znak je tisto, po Cemer spoznavamo, vendar ne posredno, temve¢ neposredno. Obstaja-
ta namrec dve vrsti znakov, orodni in likovni. Orodni znak (signum instrumentalis) nam predmet
naSega spoznanja predstavi posredno. Primerjali bi ga lahko npr. z zemljevidom. Ko imamo v rokah
zemljevid, spoznavamo pokrajino pred seboj, vendar zgolj posredno; kar neposredno zremo, je pac
zemljevid, ne pokrajina. Likovni znak pa je tisto, po ¢emer zremo neposredno. Lahko bi ga primer-
jali z o¢esom: po ocesu zremo pokrajino neposredno, ofesa sploh ne vidimo (Maritain 1937, 144).

Ceprav je Janez od sv. TomaZa govoril le o likovnem znaku z ozirom na um, je Maritain isti znak
uvedel Se na druga, Ze omenjena podrodja, zlasti na podrocje mistike (Maritain 1937, 323). Izkazalo se
je, da ta uvedba predstavlja povsem nov pristop k omenjenim podroc¢jem: pristop, ki ga je natan¢no
opisal v raznih spisih, ki zadevajo Stevilna od navedenih podrocij. A da se ne bi prevec oddaljili od nase
teme, bo zadostovalo, ¢e prikazemo uvedbo uvida obstoja v politi¢no filozofijo, za vsa druga podrocja
pa lahko na splosno povemo, da se je uvid obstoja po lastnem likovnem znaku s preseganjem okvirov
uma zna$el v nasprotju s slednjim. Na podrodju estetike se je lahko npr. neka slika, ki jo je slikar nasli-
kal v skladu s svojim uvidom obstoja, znasla v dolo¢enem nesoglasju z nravnostjo, a je vendar, slede¢
uvidu obstoja, ohranila svojo nadrazumsko estetsko vrednost. Nekateri so zaradi taksnih in podobnih
primerov Maritainova izvajanja celo ocenjevali kot tezko uskladljiva z naukom Cerkve, vsekakor pa
uvedba uvida obstoja in likovnega znaka v tem pomenu pomeni odmik od misli sv. TomaZa Akvinske-
ga, ki uvid obstoja uvr§¢a med razumska spoznanja, ki niso prvotna, temve¢ sledijo umskemu uvidu
bistva. Sele ko uvidimo bistvo predmeta nage misli (npr. bistvo bernardinca), na§ razum s sklepanjem
ugotovi, da tisto, Cesar bistvo smo uzrli, mora tudi obstajati kot posameznost (npr. bernardinec). Toda
to ni v skladu z Maritainovim likovnim znakom, ki je od uma neodvisen in ga presega.*

MARITAINOVA POLITICNA MISEL

o sedaj smo si ogledali Maritainovo spoznavoslovje, sedaj pa si oglejmo Se njegovo politi¢no

misel. Politi¢na filozofija obravnava dober druZzbeni red in v Maritainovi obravnavi druzbe-
nega reda bomo izpostavili dva pomembna vidika: prvi¢, od kod ta red izvira; in drugic¢, kaksno je
razmerje med svetnim druzbenim redom in Cerkvijo.

IZVORI DRUZBENEGA REDA

o govori o izvorih druZbenega reda, Maritain najprej uvede razliko med skupnostjo in druzbo.
Skupnost je pojem, ki nastane po naravi in brez sodelovanja ¢loveske volje. Najpopolnejsa

' Glede Maritainovega uvida obstoja ali spoznanja po nagibu gl. Sweet 2019. Tako na tem mestu v angle$¢ini o piSe problemu
kanadski profesor Willam Sweet: »Some Thomist scholars have been reluctant to adopt Maritain's development of Aquinas’
notion of ‘knowledge by connaturality’, preferring instead to speak of “knowledge relative to inclination” Yet others have argued
that this development is of far-reaching significance, as Maritain’s notion of the intuition of being led him, in the years following
the publication of The Degrees of Knowledge, to recognise a greater role to be played by “the unconscious and preconscious life of
the mind”« Kot re¢eno, uvid obstoja (intuition of being) je verjetno tisti, ki se nahaja v temelju Maritainove obravnave ¢lovekovega
spoznanja in vseh podro¢ij, ki temu spoznanju sledijo.

46 TRETJIDAN 2025 2



skupnost je narod, katerega ne oblikujejo le skupne znacilnosti, ki so posledica skupnega okolja; ne,
narod je rodoven pojem: druZina se je razvila v rodbino, ta v pleme in pleme v narod (Maritain 1937,
22 -24).

Skupnosti nasproti stoji druzba, ki se ne oblikuje po naravi, temvec¢ nastane po ¢loveSkem
dogovoru: vzpostavlja jo skupni namen njenih €lanov, ki so navadno Ze prej bili ¢lani neke skup-
nosti. Po Maritainu samo druZba lahko zadeva pravi¢en druzbeni red, samo druzba lahko tvori
drzavo, saj je druzbeni red stvar razuma, ki ga uveljavlja ¢lovekova volja, narod pa je pojem, ki
ne zadeva volje, temvec je rodovno dejstvo; iz njega se sicer lahko razvije druzba, a druzbeni red
predpostavlja druzbo, ne le narod (Maritain 1948, 25-28).

Ob tem velja omeniti, da je drZava le tisti del druZbe, ki je namenjen vladanju in sicer zastopa
druzbo, a jini istoveten. Zastopa pa jo zato, ker ji vlada, a ne v lastnem imenu, ampak kot zastop-
nik celotne druzbe. Ljudstvo mu pravice do vladanja ne preda v trajno ali zac¢asno last, temvec jo
ohrani, drZava pa to pravico izvaja vimenu druzbe - ki bi jo sicer le teZko izvajala. To pomeni, da
drZava ni suverena, ampak je odgovorna ljudstvu, ki ji lahko nalogo zastopnika kadar koli odrece
(Maritain 1948, 28-35).

S tem se tudi zacenja izrisovati znac¢aj Maritainovega pravega druzbenega reda: Ce ta ne izvira
iz rodovne danosti, ampak neposredno iz ¢loveskega dogovora in izbire, je pravi druzbeni red
vladavina ljudstva ali demokracija. Tudi ¢e neki druzbi vlada monarh, ga mora izbrati ljudstvo; v
nasprotnem primeru nima nobene oblasti, ¢etudi vladarska rodbina ali vladar sam svojo sluzbo
Ze dolgo in pravi¢no opravlja. Vladarja tako ne more izbrati niti papez in strogo vzeto ga nepos-
redno ne izbere niti Bog (Maritain 1948, 67).

RAZMERJE MED CERKVIJO IN DRZAVO

Tudi pri obravnavi tega vidika Maritain uvede pomembno misel, in sicer delitev zgodovine na
sakralno in posvetno dobo, v katerih se nespremenljiva katoli§ka nacela uveljavljajo na dva
povsem lo¢ena nacina:

»V zgodovini je obstajala sakralna doba. To je bila doba srednjeveskega kr$¢anstva, za katero
je bilo po eni strani znacilno dejstvo, da je bila enotnost vere predpogoj za politi¢no enotnost /... /.
Po drugi strani pa je to dobo oznacevala prevladujoca Zivljenjska ideja moci ali moralne moci v
sluzbi pravi¢nosti /.../. Nadrejeni poloZaj Cerkve (tj. nacelo) je naSel pot do uresnicitve v svoji nad-
rejeni mo¢inad vladarjem (tj. uporaba nacela). Posledi¢no je bila politicna mo¢ Svetega rimskega
cesarstva in kraljev instrument za dosego duhovnih ciljev Cerkve. Na ta nacin je Cerkev lahko
uveljavila svobodo duha v primerjavi z neusmiljenostjo ¢asne oblasti. Njej je nadela spone, kot je
denimo boZzji mir.« (Maritain 1948, 181)

Kot lahko vidimo, Maritain tu izhaja iz razlike med na¢elom in uveljavitvijo nacela, ki se spre-
minja glede na okoli3¢ine. Okolis¢ine pa, ki tu pogojujejo razvoj uveljavitve nacela, so naraven
razvoj druzbe. V srednjem veku je bila nacelnost druzbe Se v povojih, zato je glavno nacelo druz-
benega reda tedaj bila mo¢, medtem ko je danes glavno nacelo druzbenega reda ¢lovekovo dosto-
janstvo in iz tega izhajajoca svoboda. Maritain se tu nadalje opira na »aksiom (ki ga je Cerkev
zmeraj ucila, vladarji in kralji v prej$njih ¢asih pa praviloma zametavali), da vere ni mogoce
vsiljevati« (Maritain 1948, 185).

Tudi tedaj, ko se je Cerkev v sakralni dobi posluZevala svoje politi¢ne moci, je to po Maritainu
vedno storila z namenom obrambe take verske svobode. Vendar danes, tj. v asu posvetne dobe,
ko se ¢lovek zaveda potrebe po svobodi, bodisi lastne bodisi svobode bliznjega, je pomoc¢ drzave
Cerkvi v tem smislu nepotrebna. Zadostuje, da drZava prizna versko svobodo katoliski Cerkvi,
nato pa se vsaka posveti delu na svojem podroc¢ju (Maritain 1948, 185).

FILOZOFIJA 47



Maritain tako trdi, da drZava ni posvetna roka Cerkve; slednja svoje oblasti ne izvaja z mocjo
ukazov, temvec s svojo moralno avtoriteto (Maritain 1948, 188). Podobno naj bi, kot smo videli v
zgornjem navedku, svojo avtoriteto izvajala brez ukazov raznim kraljem in vladarjem. Razlika je
le vtem, da so nekdaj vladarji uveljavljali cerkveno nacelo verske svobode z ukazi, v posvetni dobi
pa Cerkev vpliva na vsakogar neposredno. Seveda bi vpliv Cerkve na druzbo potreboval dolo¢en
Cas, da bi druzbo nagnil na pot kr3¢anstva. Na koncu bi ji uspelo, a taka druzba se ne bi nato prav
ni¢ spremenila (Maritain 1948, 191). Nacelo verske svobode bi ostalo zgolj pomemben politi¢ni
doseZek kr§c¢anstva (Maritain 1948, 212).

PRIMERJAVA MARITAINOVEGA SPOZNAVOSLOVJA IN POLITICNE MISLI V
OBRAVNAVIIZVORA DRUZBENEGA REDA

lede izvora druzbenega reda lahko reCemo, da Maritain predpostavlja dve naceli: prvi¢, da

druzbenired izhaja iz dogovora, ne pa iz rodovnega bistva druzbe; in drugi¢, da je posledi¢no
edina pravi¢na oblika druZbenega reda demokracija. Klju¢ za razumevanje teh nacel v luci uvida
obstoja je najverjetneje v razlikovanju med nacelom in njegovim prakti¢nim udejanjenjem.

Oglejmo si najprej prvo nacelo, tj. nacelo o dogovornem izvoru druzbenega reda. Nacelo, ki
se skriva v ozadju druZbe, je njeno rodovno bistvo. Obstajal je neki oce tega naroda, ki je imel
druzino, njegovi sinovi so imeli svoje druZine, in tako se je druzina razvila v rod, rod v pleme,
pleme pa v narod. To je rodovno bistvo druzbe oz. njeno nacelo; brez tega nacela druzbe sploh ne
bi bilo, kajti vsak njen ¢lan izvira iz neke druZine.

Vendar se to nacelo lahko, ¢e sledimo omenjenemu razlikovanju, udejanji na ve¢ nacinov. V
srednjeveski in tudi anti¢ni druZbi se je to nacelo uveljavljalo zelo dobesedno; ¢e pogledamo npr.
atensko druZbo, opazimo, da je bila razdeljena na rod (genos), bratstvo (fratria) in pleme (fila). Toda
to ni edina moznost - to nacelo se lahko udejanja tudi z ve¢jim poudarkom na ¢loveku kot posa-
mezniku, na nacin, ki ga podajajo druzbe novega veka. Tak ¢lovek je lahko Se vedno zvest svojemu
izvoru kot domoljub, ni pa treba, da se druZbeni red oblikuje na osnovi tega rodovnega bistva.

Toda na osnovi ¢esa se potem druzbeni red oblikuje? Po Maritainu se oblikuje na skupninalogi
(Maritain 1948, 131), ki pa ni del bistva te druZbe in ni nastala kot dosledna izpeljava splo$nih
zakonitosti, prisotnih v njej, ampak z ozirom na posamezne okolis¢ine, ki so to druzbo obdajale.
Zato ni nastala po uvidu rodovnega bistva, ki bi ga uvideli njeni posamezniki, temvec¢ po uvidu
njenega obstoja, ki se je porodil v nakljuénih posameznih okoli§¢inah. Taka druzba ni niti nujno
vezana na en narod; Americani so se npr. kot druzba izoblikovali pod vplivom okoli$¢in v danem
zgodovinske trenutku. Njihovo zavedanje lastnega obstoja je prevladalo nad njihovim rodovnim,
narodnim zavedanjem. V temelju njihove zavesti je uvid obstoja, ki je nadomestil uvid bistva.

Posvetimo se Se drugemu nacelu, tj. da je demokracija edina pravi¢na oblika vladavine, pri
katerem se lahko spet nana$amo na razlikovanje med splo$nim teoreti¢nim nacelom in njegovim
posameznim prakti¢nim udejanjenjem. V druZzbi je vladarjeva naloga to, da vlada, in sicer vlada
v skladu s splo$nimi naceli, npr. »¢lovek, ki krade, mora biti kaznovan« ali pa »v vojni nevarnosti
mora vsak moz skrbeti za obrambo deZele«.

Toda taka splo$na nacela morajo biti nekako udejanjena, do Cesar lahko pride na dva nacina:
na osnoviuvida bistva ali na osnovi uvida obstoja. V primeru, da gre za uvid bistva, vladar s svojim
umom npr. spozna, da mora moz, ki je ukradel kravo, okradenemu vrniti isto kravo, ali kravo v
enaki vrednosti, ali pa vsaj vrednost iste krave v denarju. V doti¢nem primeru vladar uvidi bistvo
pravi¢ne poravnave, s katero bi bila krivica odpravljena, in tako izvede svojo vladarsko oblast.
Ce pa gre za uvid obstoja, vladar po nagibu svojega ¢uta za pravi¢nost dojame, kaj je pravi¢no v
nekem dolo¢enem primeru, npr. da mora tat okradenemu vrniti ukradeno kravo.

48 TRETJIDAN 2025 2



Ceprav sta kon¢na sklepa lahko popolnoma enaka, kot je to v na§em primeru, so posledice na
podroé&ju druzbenega reda velike. Ce vladanje v nekem druZbenem redu utemeljimo na uvidu
bistva, potem druZbeni red ni po sebi demokrati¢en. Vladar lahko povsem pravilno spozna, kaj
je vdoloCenem primeru pravi¢no in kaj krivi¢no, pa tudi kak3na kazen oz. nagrada bi bila soraz-
merna. Izhaja namre¢ iz splo3nih pojmov, kot so pravi¢nost, kriviénost, kazen ali nagrada; in na-
¢eloma imajo vsi dostop do teh pojmov na enak nacin in v enaki meri, tako kralj kot zadnji bera¢
v kraljestvu. Zato so tako monarhija kot aristokracija ali demokracija moZne oblike vladavine,
Ce predpostavimo, da je uvid obstoja temelj spoznanja o pravi¢ni vladavini glede na posamezen
primer.

Sedaj pa si oglejmo Se drugo moznost. Predpostavimo, da je temelj vladarjevega spoznanja
uvid obstoja. Vladar sicer ima neki ¢ut za pravi¢nost, po katerem dojame, kaj bi utegnilo biti pra-
vi¢no v dolo¢enem primeru, toda njegovo dojemanje je omejeno na njega kot posameznika; ne
deluje vec na podlagi splo3nih, vsem dostopnih teoreti¢nih spoznanj, temve¢ na osnovi lastnega
posameznega uvida obstoja, in sicer obstoja pravice. Zato je njegovo dojemanje kot posamezno
nezadostno, da bi razsojal o splo$nih vprasanjih. Odlocitve pa morajo biti sprejete, in sprejmejo
jih lahko le tisti, ki imajo posamezni uvid obstoja, tj. obstoja pravice, obstoja okoli§¢in, obstoja
samih sebe; in to je lahko le ljudstvo, ne pa kralj ali plemstvo.

MARITAINOVO SPOZNAVOSLOVJE IN POLITICNA FILOZOFIJA V RAZMERJU
MED CERKVIJO IN DRZAVO

Podobno kot v primeru obravnave izvorov druzbenega reda Maritain tudi tu izhaja iz razliko-
vanja med teoreti¢nim nacelom in njegovim prakti¢nim udejanjanjem. Nacelo, ki se skriva v
ozadju razmerja med Cerkvijo in drZavo, je, da je Cerkev drZavi nadrejena, in sicer zato, ker je cilj
Cerkve, tj. zveli¢anje du§, nadrejen cilju drZave, tj. redu v druzbi.

Glede tega nacela lahko predpostavimo, da je bodisi spoznano na osnovi uvida bistva bodisi
ga uvidimo z uvidom obstoja. Ce je razmerje med Cerkvijo in drZavo spoznano po uvidu bistva,
potem iz tega nujno sledi, da je drZzava dolZna priznati nadrejenost Cerkve in se posledi¢no poko-
riti njeni oblasti. Tako postane njena posvetna roka in svojim drzavljanom ne bo priznala verske
svobode, saj je priznala, da tovrstne odlocitve spadajo v domeno Cerkve. Pod vodstvom Cerkve si
jih bo prizadevala braniti pred nauki krive vere, mnogobostva, brezbo3tva ali nenravnosti in bo
po potrebi z vojno silo nastopila proti drzavam, ki ogrozajo svobodno delovanje Cerkve. Tak§no
razmerje med Cerkvijo in drZavo je bilo na neki nac¢in zna¢ilno za sakralno dobo.

Ce pa predpostavimo nasprotno in razmerja med Cerkvijo in dr¥avo ne spoznamo po uvidu
bistva, temvec¢ uvidimo po uvidu obstoja, drZava ne more priznati oblasti Cerkve, saj je ne more
spoznati. Lahko bi sicer po nagibu uvidela nadrejenost Cerkve kot verske druzbe (Maritain 1948,
172, 173), katere ustroj in namen se najbolje sklada z drzavnim ustrojem in namenom - obe
namrec ohranjata in spodbujata ¢lovekovo dostojanstvo ter svobodo -, toda drZava - morda bi
bilo bolje re¢i drzavniki - bi imela pri tej odlo¢itvi na voljo le svoj lasten uvid obstoja, zato bi pri
priznanju oblasti Cerkve zanemarila uvid obstoja posameznih drZavljanov. To predstavlja doloce-
no nedoslednost, kajti ¢e spoznanje (v tem primeru spoznanje razmerja med Cerkvijo in drZavo)
temelji na uvidu obstoja, mora biti upoStevan uvid obstoja vseh, ki jih tako spoznanje zadeva.
Ce se iz obravnave opusti uvid obstoja enega samega posameznika, je sklepanje izvedeno na
osnovi nepopolnega uvida in sklepi spoznanja niso ve¢ zanesljivi; uvid obstoja namrec¢ ne more
biti posploSen na osnovi podobnosti ali analogije, kakor je to mozno pri uvidu bistva, saj je uvid
obstoja za razliko od uvida bistva vezan na posameznika in na posamezno podrodje, ki sta lo¢ena
od splosSnosti bistev, pojmov in nacel - ti so lastni uvidu bistva.

FILOZOFIJA 49



SKLEP

b vsem tem je treba poudariti, da Maritain svoje politi¢ne misli nikjer neposredno ne izvaja

iz svoje spoznavoslovne teorije; zato namen te raziskave ni povzeti, kar je avtor neposredno
zapisal v kakem delu, temvec ugotoviti, ali je njegova politi¢na misel skladna z njegovimi spozna-
voslovnimi staliS¢i. Izkazalo se je, da nikakor ni v nasprotju z njimi. Nadalje, ¢e bi Maritain izhajal
iz svojih spoznavoslovnih stali3¢, bi ga njegova preiskava vodila do ugotovitev, ki so podobne
ugotovitvam njegove politi¢ne teorije. Ne vemo pa, alije do teh ugotovitev res priSel na tej osnovi;
in tudi Ce je, ne vemo, ali je do njih priSel na nacin, ki smo ga predstavili. To hkrati predstavlja
zanimivo snov za nadaljnje raziskovanje, ki bi omogocilo temeljitejsi pogled na Maritainovo po-
litiéno misel, vendar bodi predstavitev predpostavke o povezanosti njegove politi¢ne teorije in
spoznavoslovja okvir, ki naj zaokrozi pri¢ujoco razpravo.

REFERENCE

Maritain, Jacques. 1937. The Degrees Of Knowledge. Prev. Geoffrey Bles. London: The Centenary Press,

Maritain, Jacques. 1948. Existence and the Existent. Prev. Lewis Galantiere in Gerald B. Phelan. New York: Pantheon Books.
Maritain, Jacques. Clovek in drzava. Prev. Cirila Toplak. Ljubljana: Studentska zaloZba, 2002.

Sweet, William. 2019. Jacques Maritain. Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive, 1. maj. Https://plato.stanford.edu/archlves/
sum2020/entries/maritain/#Epis (pridobljeno 20.03.2025).

r'_




URBAN PREINFALK
Zgodovinski razvoj Lilit in njena
vkljuditev v drugi val feminizma

Povzetek: Lilit je mitoloSka figura s Stiritisocletno tradicijo. Iz boginje se je najprej prelevila v
bozansko bitje, preden je dokonéno prevzela podobo demonke. Rdeca nit celotne njene tradicije
predstavlja dolocen aspekt njene Zenskosti, ki so ga v 20. stoletju analizirali predvsem Jungovci
in njihovi teoriji sledeca psihoanaliza - njena neuklonljivost in nepodredljivost tradicionalnim
spolnim vlogam. Judovska teologinja Judith Plaskow je poskrbela, da je Zenskost Lilit doZivela
razcvet v obliki nove podobe starega mita, ki njene Zenskosti in njene zahteve po enakosti ve¢ ne
zanicuje, temvec jo uporabiv svoj prid. Njeno individualnost je raz$irila na sestrstvo - na potenci-
alno univerzalnost Zenske »ja, ja, izkusnje«. V vseh obdobjih lahko najdemo izrocilo, ki na tak ali
drugacen nacin omenja Lilit. Njena demonizacija izhaja iz njene samovoljnosti, ki je plasila ljudi
skozi zgodovino, nekatere pa stra$i Se danes.

Kljucne besede: Lilit, religija, judovstvo, feminizem, arheologija.

Abstract: Lilith is a mythological figure with a 4,000-year tradition. She first transformed her-
self from a goddess into a divine being before finally taking on the image of a demoness. The key
motif of her entire tradition is a certain aspect of her femininity, which was analysed in the 20th
century, above all by the Jungians and the psychoanalysis that followed their theory - Lilith’s
irrepressibility and insubordination to traditional gender roles. The Jewish theologian Judith
Plaskow has ensured that Lilith's femininity has flourished in the form of a new image of an old
myth that no longer denigrates her femininity and demand for equality but makes the most of it.
She has extended her individuality to sisterhood - to the potential universality of women's »the
yeah, yeah, experience«. Whatever the period we are studying, we can find therein traditions that
mention Lilith in one way or another. Her demonisation stems from her wilfulness, which has
frightened people throughout history and still frightens some today.

Keywords: Lilith, religion, Judaism, feminism, archaeology.

uvoD

Mit o Lilit kot vrsti demona sega Ze v ¢as stare Babilonije, ko so starodavni Semiti prevzeli ve-
rovanja od svojih predhodnikov, Sumerceyv, in je povezan z velikimi miti o stvarjenju sveta
(Brunel 1992, 720). V sumerski pesnitvi Ep o Gilgames$u, ki je verjetno najznamenitejsi literarni
ostanek te kulture, se pojavljajo Stirje Lillu demoni, ki naj bi bili predstavniki skupine vampirjev
in sukubov - Zenskih demonov (Patai 1967, 221) - in ki predstavljajo zametke kasnejSe figure Lilit.

FILOZOFJJA 51



Mit tesno povezujejo spomini na starodaven kult ¢a3¢enja boginje Velike Matere, kozmi¢no mo¢
velne Zenskosti, imenovano tudi »velika kaca« in »zmaj«, ki so jo Castili pod imeni Astarte, Istar
ali IStar, Milita ter Inini ali Inana. Napisi, odkriti v ruSevinah knjiZnice asirskega kralja ASurba-
nipala, pojasnjujejo izvor Lilit kot svete dvorne dame in pomocnice Inane, boginje ljubezni in
plodnosti, ki jo je ta poslala, da bi zapeljala moske na ulici in jih odpeljala v njen tempelj, kjer so
potekali sveti obredi plodnosti. Lilit, ki so jo imenovali tudi »roka Inane, so pogosto zamenjali
z boginjo, ki naj bi jo predstavljala, in jo v€asih imenovali celo »sveta prostitutka« (Brunel 1992,
720).

Strah pred podreditvijo ali uni¢enjem samega sebe, ki bi se zgodil ob identifikaciji zbozanskim
(numenom) kot Zensko, je morda spodbudil potrebo kultur, ki so imele moske za nadrejene, da so
preoblikovale razmerja med ¢loveskim in bozanskim. Mcdonald (2009) trdi, da je bilo v boju za
sveto moc¢ in oblast treba lik, kot je Lilit, tj. predstavnico Zenske boZanskosti, asimilirati ali pre-
oblikovati iz bolj pozitivhega numinoznega objekta boginje v bolj negativno numinozno podro-
¢je demona in vampirja, da bi bila njena boZanska moc¢ s tem bodisi ogroZena bodisi popolnoma
zanikana. Ceprav numinoznega kot kakovosti duhovne izku$nje ni mogoce konceptualizirati, se
je transformacija lika Lilit iz boginje v demona in vampirja dogajala tako na verbalni kot vizualni
ravni, saj so se njeno ime, znacilnosti in simboli manipulirali v smeri negativnega numinoznega
potenciala, da bi si pridobili mo¢ nad njeno boZanskostjo (Mcdonald 2009, 175).

Namen ¢lanka je raziskati in opraviti zgodovinsko-mitoloski pregled bozanske figure Lilit od
prvih omemb pa do njene vkljucitve v drugi val feminizma. Pri tem je treba omeniti, da ni bila
vedno le mitolos$ki lik. Z nastopom novega veka je postala predvsem literarni lik, pogosto pa so jo
upodabljali tudi v drugih umetnostih. Raziskovanje poudarja mitolosko Lilit in ne literarne, saj
gre za funkcijsko dva razli¢na vpliva. Ceprav na ¢lovesko dojemanje pojmov in konceptov lahko
vplivata tako literatura kot tudi umetnost, jima vseeno umanjkata aspekt Ottove numinoznosti,*
torej nekaksnega strahospoStovanja, ter konec koncev priznavanje Lilit kot resni¢ne figure znot-
raj nasega in ne le fiktivnega sveta.

Zanimalo nas je, ali se je mitoloska figura Lilit ohranjala skozi zgodovino kot arhetip neuk-
lonljive Zenske, ki je stra§ila patriarhalni red, in ali je v njenem izroc¢ilu mogoce najti elemente
enskosti, ki jih izro¢ilo samo problematizira. Stevilni zgodovinarji, antropologi, religiologi in
biblicisti so v preteklosti Ze raziskovali Lilit bodisi v dolo¢enem zgodovinskem obdobju bodisi na
podlagi arheolo3kih izkopavanj bodisi v literaturi. Tudi feministi¢ne teologinje so jo obravnavale
in jo na koncu vkljucile v feministi¢no gibanje. Na§ doprinos k temu podrocju zdruzuje zgodo-
vinsko in feministi¢no analizo in se osredoto¢a na vlogo figure v razli¢nih zgodovinskih obdobjih
kot posledico patriarhalnih struktur, pri tem pa i§Ce ter izpostavlja elemente Zenskosti, ki jih je
patriarhat projiciral na samo figuro, s katero je nato lahko ohranjal svojo prevlado. Cilj razisko-
vanja je pokazati, da je Lilit umetno ustvarjena figura, ki je sluzila za razlago tistih elementov
Zenskosti, ki so se razli¢nim kulturam zdeli problematicni.

IZVOR V SUMERSKI KULTURI

Patai (1967) zapiSe, da se prva omemba imena Lilit, morfolosko sicer nekoliko drugac¢na - Lilli-
tu -, pojavi v Seznamu sumerskih kraljev, ki ga uvr§¢amo v leto 2400 pr. n. §t. Besedilo prica o
demonu po imenu Lillu, ki naj bi bil o¢e babilonskega junaka Gilgamesa, o komer govori verjetno

' Ottov koncept numinoznega zdruZuje dva trenutka: tremendum in fascinans, ki jima daje obliko mysterium (skrivnostno).
Vsebina numinoznega je tako po eni strani tisti odbijajoci trenutek, ki ga Otto poimenuje z izrazom myterium tremendum, po
drugi strani tudi nekaj ocarljivega in svojevrstno privla¢nega, kar oznaci z izrazom mysterium fascinans. Oba trenutka se v
numinoznem zdruZita v kontrastno harmonijo (Otto 1993, 50).

52 TRETJIDAN 2025 2



najznamenitejsi ostanek babilonsko-asirske literature, junasko-mitoloska pesnitev Ep o Gilga-
meSu. Pesnitev omenja $tiri demone, ki naj bi bili predstavniki skupine vampirjev in sukubov
- Zenskih demonov, ki se pogosto pojavljajo v Stevilnih folklorah. Eden od njih naj bi bil Gilgame-
Sev oCe Lillu, drugi trije pa se pojavljajo pod imenom Lilitu: Zenska demonka Lilit, njena sluzkinja
Ardat Lili in njen moski ekvivalent Irdu Lili, ki naj bi obiskoval Zenske in jim spocenjal otroke.
Prvotno so bili to nevihtni demoni, ki pa so kasneje zaradi napa¢nega razumevanja etimologije
postali no¢ni demoni (Patai 1967, 221-222). Nadalje Patai omenja, da je Lilit pogosto spremljal
epitet »lepa deklicaq, veljalo pa je tudi, da naj bi bila predvsem prostitutka in vampirka, ki si je
samovoljno izbirala ljubimce, in ko si jih je enkrat izbrala, jih ni nikoli izpustila. Ni bila zmoZna
rojevanja, v njenih prsih celo ni bilo mleka. Dvanajsta tablica Epa o Gilgamesu vsebuje odlomek,
ki verjetno opisuje njeno nastanitev ob reki Evfrat (Patai 1967, 222). To je zgolj domneva - ¢eprav
zelo verjetna -, saj demonka, ki se pojavi v zgodbi, nosi ime Lilake, ki je verjetno razli¢ica Lilitu,
kot trdi Blair (Blair 2009, 28). V ¢asu nastanka sveta si je Lilake postavila hiSo na re¢nem bregu
pod vrbovim drevesom, ki se v sumerskem jeziku imenuje huluppu (Patai 1967, 222).

Mcdonald (2009) opozarja, da beseda Lilake nima jasne etimologije. »Lil« se najveckrat
prevaja kot duh ali veter, kar se lahko nana3a na puscavski veter, od tod pa morebiti izhaja tudi
njena prvotna povezava z divjino (Mcdonald 2009, 177-178). Beseda je verjetno izposojenka iz
akadscine, kjer v SirSem pomenu lahko oznacuje tudi Boga ali demona (Kosior 2018, 113). Celotna
beseda se lahko prevede tudi kot duh vodovja, semenske tekocine ali poplav, od koder verjetno
izvira povezava z Veliko Materjo. Zlog »la« v sumerskem jeziku pomeni izobilje, Zeljo, milino,
pa tudi glagola posiliti ali penetrirati, kar namiguje na povezavo z njeno prvotno demonizacijo.
Nerazumevanje njenega imena je tako lahko v trenutku iz boginje izobilja in plodnosti ustvarilo
zlo¢insko demonko (Mcdonald 2009, 177-178). Velja tudi omeniti, da beseda demon ni vedno
pomenila tega, kar pomeni danes. Ce pogledamo v etimoloske slovarje, je grika beseda daimon,
iz Cesar se je potem razvila latinska beseda daemon, prvotno pomenila boZanstvo, boZansko mo¢
in je Sele kasneje z latin§¢ino pridobila negativni pomen. Ta pomen je posledica tega, da je bila
grika beseda - skupaj zdaimonion - v kr§¢anskih grskih prevodih in Vulgati uporabljena za »boga
poganov, poganskega idola« in tudi za »necistega duha«. Judovski avtorji so Ze prej uporabljali
grsko besedo v tem pomenu, saj so jo v Septuaginti uporabili za prevod besede shedim, ki pomeni
ngospodarji« ali »maliki« (Etymonline).

ALFABET BEN SIRE

Talmudska knjiZevnost nam ne poda le ve¢ informacij o Lilitini podobi, temve¢ tudi o njeni
preteklosti in zlih dejanjih. Alfabet Ben Sire je verjetno najznamenitejSe rabinsko besedilo, ki
omenja babilonsko zlohotnico. Delo neznanega srednjeveskega avtorja se je ohranilo v Stevilnih
razli¢icah, ki se med seboj nekoliko razlikujejo. Nastalo je med letoma 700 in 1000 n. §t., gre paza
kompilacijo dveh seznamov pregovorov, 22 v aramejs$¢ini in 22 v hebrej$¢ini, ki sta urejena tako,
da ustvarjata abecedni akrostih (Toy in Ginzberg, n. d.). Vsakemu od pregovorov sledi hagadski
kot nZgodbe o Ben Siri«. Delo se smatra kot satira in omenja tematike, kot so masturbacija, incest
in napenjanje (Kosior 2018, 114). Prevedeno je bilo v latin§¢ino, jidi§, judovsko-§panski jezik, fran-
co$¢ino in nem3cino (The Alphabet of Ben Sira).

Edini angleski prevod Alfabeta je napravila Norman Bronzick (1990), v svoji knjigi Rabbinic
Fantasies pa sta ga objavila Stern in Mirsky (1990), ki sta dodala kratko spremno besedo. Kot
trdi Bronzick (1990), je Alfabet ohranjen v $tevilnih razli¢icah, ki se med seboj razlikujejo v
manjsih, pa tudi pomembnejsih razlikah. Gre za sestavljeno besedilo, ¢igar jedro sestavlja niz

FILOZOFIJA 53



22 aforizmov, urejenih po abecednem vrstnem redu in razvr§¢enih v grobo pripoved. V veéini
razlicic je pred alfabetom nadnaravna in provokativna zgodba o spocetju in rojstvu Ben Sire in
njegovi vzgoji. Drugi del besedila se odvija na dvoru babilonskega kralja Nebukadnezarja II. v
novi seriji 22 zgodb. Te opisujejo razlicne preizku3nje, ki jih Nebukadnezar dolo¢i Ben Siri, in
vkljucujejo zgodbe, med katerimi je veliko zivalskih pravljic, ki jih Ben Sira pripoveduje kralju v
odgovor na razli¢na vprasanja (Stern in Mirsky 1990, 167-168).

Peta povest Alfabeta je v celoti posvecena zgodbi o Lilit:

malu zatem je zbolel kraljevi sin. Nebukadnezar je [Ben Siri] ukazal: ,0zdravi mi sina. Ce
» tega ne stori$, te bom ubil. Ben Sira se je pri pri¢i usedel in napisal na amulet Sveto ime,
nanj paje vrisal tudi imena angelov, ki so bili odgovorni za zdravilstvo, ter njihove podobe s krili,
rokami in nogami. Nebukadnezar je pogledal amulet: ,Kdo so ti?«

Angeli, ki so bili odgovorni za zdravilstvo: Senoy, Sansenoy in Semangelof. Ko je Bog ustvaril
Adama, ki je bil sam, je rekel: ,Ni dobro, da je ¢lovek sam.’ (1 Mz 2,18) Nato je za Adama ustvaril
Zensko iz zemlje, kakor je ustvaril Adama samega, in jo poimenoval Lilit. Adam in Lilit sta se takoj
zaCela prepirati. Ona je rekla: ,Ne bom leZala spodaj,’ on pa: ,Ne bom leZal pod teboj, ampak samo
na vrhu. Kajti ti si primerna le za spodnji polozaj, jaz pa za zgornjega. Lilit je odgovorila: ,Enaka
sva drug drugemu, saj sva bila oba ustvarjena iz iste zemlje.' Toda drug drugega nista hotela pos-
lusati. Ko je Lilit to videla, je izgovorila neizrekljivo ime in odletela v nebo. Adam je v molitvi
stopil pred svojega Stvarnika: ,Vladar vesolja!‘je rekel. ,Zenska, ki si mi jo dal, je pobegnila.’ Sveti,
ki naj bo blagoslovljen, je takoj poslal te tri angele, da bi jo pripeljali nazaj.

Sveti je rekel Adamu: ,Ce se strinja, da se vrne, dobro. Ce ne, pa mora dovoliti, da vsak dan
umre sto njenih otrok.” Angeli so zapustili Boga in zasledovali Lilit, ki so jo dohiteli sredi morja, v
mogocnih vodah, v katerih naj bi utonili Egip¢ani. Povedali so ji Bozjo besedo, vendar se ni hotela
vrniti. Angeli so ji rekli: ,Utopili te bomo v morju.’

,Pustite me!’ je rekla. ,Ustvarjena sem bila le zato, da bi povzrocila bolezen pri novorojenckih.
Ce je dojenc¢ek moskega spola, potem imam nad njim oblast $e osem dni po rojstvu, ¢e je Zenskega
spola, pa dvajset dni.’

Ko so angeli slisali Lilitine besede, so vztrajali, da se vrne k Adamu. Ona pa jim je prisegla
pri imenu Zivega in ve¢nega Boga: ,Kadar koli bom v amuletu videla vas ali va$a imena ali vaSe
oblike, ne bom imela nobene moci nad tem dojenckom.’ Strinjala se je tudi s tem, da bo vsak
dan umrlo sto njenih otrok. V skladu s tem vsak dan umre sto demonov in iz istega razloga na
amulete majhnih otrok napiSemo imena angelov. Ko Lilit vidi njihova imena, se spomni svoje
prisege, otrok pa ozdravi«. (Bronzick in Stern in Mirsky 1990, 183-184; prevedel Urban Preinfalk)

V povesti izvemo, da je bila Lilit prva Adamova Zena, a le za kratek ¢as, saj se nista strinjala o
tem, kdo naj bi opravljal dominantno vlogo v spolnem aktu. Ko je spoznala, da se ji Adam ne bo
uklonil, je izgovorila BoZje ime in odletela proti Rde¢emu morju,? kjer naj bi prebivali demoni.
Tam je zapadla v promiskuiteto in vsak dan rojevala na stotine demonov. Bog je k njej poslal
angele, da bi jo privedli nazaj, a neuspesno (Patai 1967, 223). Obstajata dve razli¢ici rokopisa Al-
fabeta. V enem Lilit poda razlog, zakaj se ne more vrniti nazaj k Adamu. Trdi, da jo je onecastil
Veliki Demon, ki se takrat v judovski tradiciji pojavi prvi¢, kasneje pa se v kabalisti¢ni literaturi
kot lik preoblikuje v Samaela, judovskega ekvivalenta Satanu (Dan 1980, 23). Po izro¢ilu si je

2 Patai sicer prevede morje kot »Rdece morje«, vendar se je ustaljeni biblijski prevod od pisanja knjige nekoliko posodobil, zato se
zdaj prevaja kot »Trsti¢no morje« (v hebrej$¢ini yam suf). Ne gre za dejansko Rde¢e morje, temve¢ za manjsi sredozemski zaliv ob
zahodni obali Male Azije, kjer naj bi utonili Egip¢ani, ki so sledili Mojzesu v Drugi Mojzesovi knjigi (Marks 2012, 136). Tudi Patai
omenja, da naj bi $lo za to morje.

54 TRETJIDAN 2025 2



demonka prisvojila nadzor nad novorojenimi otroci; nad decki do osmega dne po rojstvu® in nad
deklicami do dvajsetega (Patai 1967, 223).

Kot je pogosto v primeru historiol, se zgodba odvija v illo tempore in ustvarjalno predeluje
motive obeh porocil iz Prve Mojzesove knjige. Toda ¢eprav je biblijska zgodba precej zadrzana in
skromna, Alfabet z zanimanjem raziskuje intimno Zivljenje prvega ¢loveSkega para. Po ostrem
prepiru, v katerem zahteva enakost spolov, Lilit izgovori neizrekljivo ime (hebrejsko hashem
hameforash) in odleti v nebo. Na prvi pogled bi to lahko dajalo vtis, da pripoved slavi Lilit zaradi
njene moci in poguma, vendar pa neusmiljeni parodijski ton Toledota nakazuje, da je kritika de-
jansko usmerjena proti Adamu, ki se izkaZe za §ibkega in neu¢inkovitega partnerja (Kosior 2018,
115).

LILIT VNOVEM VEKU

cdonald (2009) in Blair (2009) opisujeta podobo Lilit v novem veku, ko je postala priljubljen

lik v umetnosti. Michelangelo jo je upodobil kot pol Zensko pol kaco s krili, ki se ovija okoli
drevesa spoznanja. Njegova freska nosi naslov Skusnjava in se danes nahaja na stropu Sikstinske
kapele (Blair 2009, 26). Podobno figuro lahko opazimo tudi na fasadi Notredamske katedrale v
Parizu. Tako na Michelangelovi freski kot tudi na notredamski upodobitvi lahko v podobi Lilit
zasledimo dedi$¢ino likov, kot sta mezopotamska Lamastu ali gr§ka Lamija, pa tudi podobnosti s
kaco, ki je zapeljala Evo, da je storila izvirni greh. Kaca je skozi zgodovino veljala za simbol ener-
gije, sile in zdravilnih zmoZnosti. Vse to so mo¢i, ki so vpadale v moSko kulturo in za katere se je
smatralo, da ni primerno, da so upodobljene v Zenskem liku. Nekateri strokovnjaki v Lilitinem
odporu do pokoritve Adamu vidijo tudi upor proti patriarhalnemu razmerju. V tem primeru de-
monizacija boginje predstavlja tudi prehod samega lika iz ¢a$c¢enja v sovrastvo (Mcdonald 2009,
176). S tem, ko so Lilit odvzeli mo¢, so ji hkrati odvzeli tudi njeno ime in identiteto, posledi¢no
pa prihodnjim generacijam ni bilo povsem jasno, kaksna je bila njena prvotna znacajska podoba
(Mcdonald 2009, 177).

Literatura se je ukvarjala predvsem z uporniskim aspektom figure, ki je s svojim uveljavlja-
njem pravice do svobode in uZitka ter enakosti z moskimi povzrocila propad sebe in tistih, ki jih je
srecala. V tem smislu predstavlja nekaksno ¢utno femme fatale, ki si prizadeva za mo¢ in prevla-
do. O tem govori nem$ka igra Jutta iz leta 1565, ki obstoj Lilit pojasnjuje z zgodbo njene vnukinje
Jutte ali Johanne, ki je bila papeZinja. To zgodbo sta v 20. stoletju predelala Lawrence Durrell v
svojem romanu Pope Joan in Odile Ehret vigri La Papesse ou la légende de la papesse Jeanne et de sa
compagne Bartoléa, ki je bila leta 1983 uprizorjena v Cartoucherie de Vincennes v Parizu. V istem
obdobju je Claude Pasteur po tej zgodbi napisal roman z naslovom La Papesse (1983). Leta 1667 je
pesnik John Milton v svoji pesnitvi Izgubljeni raj omenil Lilit kot »kacjo ¢arovnico«. Za romantike
je veljala predvsem za lepo, a obupano junakinjo, ¢utno Zensko z dolgimilasmi, ki je tako sebe kot
druge vodila v nesreco. Na njeno ogabno, krvolo¢no podobo se je spomnil Victor Hugo, ki jo je v
romanu La Fin de Satan zdruZil z boginjo Izis. Lilit se je torej nenehno na tak ali drugacen nacin
pojavljala v modernih in sodobnih delih s konca 19. in 20. stoletja. V romanu Dieu créa d’abord
Lilit (1935) Marca Chadourna seje propad, smrt in neozdravljiv obup, preden izgine neznano kam,
obupana, a e vedno kot upornica, kot omenja Brunel (Brunel 1992, 721). Na kratko se pojavi tudi
v Goethejevem Faustu, ki je kasneje navdihnil Williama Rossettija, da je po njej poimenoval por-
tret zapeljivke in svojo pesem Lady Lilit (Geoffrey 2014, 77).

3 Takrat se po judovski tradiciji obrezuje decke. Obrezovanje naj bi otroka za3¢itilo pred Lilit.

FILOZOFIJA 55



LILIT KOT FEMINISTICNA IKONA

60. letih prejSnjega stoletja je z drugim valom feminizma Lilit doZivela ponoven preporod.

O tem dogodku piSe primarno Judith Plaskow (2005), pa tudi drugi religiologi, kot recimo
Justin Williamson (2020) , M. T. Colonna (1980) in Tracey Smith (2008). V ob¢udovanju njene
protimizogine drZe so jo feministke dolo¢ile kot literarno podobo, ki se bori proti patriarhatu. Se
ved, Zensko osvobodilno gibanje, ki so ga vodile judinje, je spodbudilo nastanek feminizma ju-
dovskih boginj. Ta podveja feminizma si je prilastila tako Lilit kot tudi druge bibli¢ne osebnosti,
s pomog¢jo katerih slavi Zensko avtonomijo. Ceprav so jo skozi zgodovino prikazovali kot nadvse
NeboZjo silo, jo druga polovica 20. stoletja gorece idolizira in slavi kot nov simbol feminizma
(Williamson 2020, 18).

Z drugim valom feminizma smo se vrnili k prenovi izvornega mita o Adamu in Evi. Takratna
zahodna Zenska je poskusala ponovno najti religiozne, mitske in rodovne razloge za svojo psiho-
losko in moralno osiromasenost ter za svojo »krivdo« ali »napako«, kot omenja Colonna (1980).
Stara zaveza in njeni miti so bili zanimiva tocka napada, Se toliko bolj zato, ker so nekateri izmed
njih, recimo mit o Lilit, bili iz korpusa izklju€eni. Posledica tega je revizija Zenskega vzorca, na
katerega je v naSi zahodni civilizaciji vplivalo to, kar je psiholog James Hillman imenoval arhetip
Zenske manjvrednosti (Colonna 1980, 326).

V Genezi 1, 26-29 sta moski in Zenska ustvarjena hkrati in oba po BoZji podobi. V naslednjem
poglavju pa je Eva ustvarjena za Adamom kot njegov dodatek. Mit, ki ga obi¢ajno najdemo v
Svetem pismu, vzpostavlja mosko nadvlado in prikriva Evino bozansko poreklo. Eva je z besedno
le nrebrna kost«, iz katere je nastala Eva, ampak tudi »napaka« ali »nesreca«. Z branjem zbirke
kabalisti¢nih komentarjev k Pentatevhu iz 17. stoletja izvemo, da je imel Adam Ze pred Evo de-
monsko spremljevalko, upornico, ki pa je bila ustvarjena na drugacen nacin kot on (Colonna
1980, 326). Geneza 1 in 2 torej opisujeta dva razli¢na mita, le da o prvem pred srednjim vekom ne
izvemo veliko.

Mit o stvarjenju, ki ga najdemo v Alfabetu Ben Sire, se je spremenil v alegorijo, katere moralni
nauk je omogocal kaznovanje Lilit, uporne Zenske, torej »prostitutke in hudickeg, ker je s tem,
ko je zahtevala neodvisnost in samoodlocbo, gresila. V tem mitu Adam kot prvi ¢lovek ne more
sprejeti odsotnosti spolnih zadrzkov in omejitev niti enakopravnosti, ki mu jo je na lastno Zeljo
predlagala njegova prva spremljevalka. Ker je ta vrsta svobode ogrozala celoten patriarhalni
sistem, je postal mit nadvse priljubljen v srednjem veku, zlasti v obdobju lova na ¢arovnice in
kulta Device Marije. Kar zadeva veliko podobo lepote, ki je bila Lilit pripisana v prvotni vzhodni
predstavi, jo je v srednjem veku nadomestila grda, brezzoba ¢arovnica. Vendar pa ostaja dejstvo,
daje Lilit kljub tej grdoti vedno nazorno upodobljena kot zapeljivka moskih (Colonna 1980, 328).
Njena kazen je bila vedno izkljucitev, prikrajSanje, neodobravanje in osamljenost na podrocju
ljubezni. Kot je znacilno za patriarhalno kulturo, je Lilit pogosto predstavljala podobo Zenske,
ki je sluzila, da bi v obliki tabuja mo3ske in Zenske varovala pred njihovimi skrivnimi spolnimi
Zeljami. Lilit je prezrta Zenska, ki je postala tabu, nedovoljen, prepovedan Zenski vidik. Povezana
je bila tudi z nedovoljenimi spolnimi praksami, saj je bila dus$a, ki je ocarala moskega, videna kot
nevarna mo¢ nad njim (Colonna 1980, 329).

FEMINISTICNA TEOLOGIJA JUDITH PLASKOW

udith Plaskow je sicer pisateljica in aktivistka, znana predvsem kot prva judovska femi-
nisti¢na teologinja. Magnum opus njene teologije predstavlja esej The Coming of Lilit, ki je

56 TRETIIDAN 2025 2

N



nastal leta 1972, leta 2005 pa je izSel v knjigi z istim naslovom. Besedilo predstavlja zacetek
teologije, ki Boga ne razume kot predstavnika moSkega spola, temvec se sklicuje na njego-
vo brezspolnost in figuro Zenske protiutezi, ki v tradicionalnih izro¢ilih abrahamskih religij
umanjka. Preden Plaskow (2005) preoblikuje prvotni mit o izvornem grehu in edenskem
vrtu, razvije dva koncepta, okoli katerih so usredi§ceni tudi njeni drugi spisi, ki razglabljajo o
podobnih tematikah. Prvega od konceptov poimenuje »ja, ja izkuSnja«, drugega pa sestrstvo
(Plaskow 2005, 24-25).

»Ja, ja izkuSnja« je zanjo proces, v katerem Zenske postanejo sestre, in ta izkusnja je njo samo
pripeljala v gibanje. Tak3no izku$njo sestavljajo vsi posamezni trenutki spoznanja in razsvetlje-
nja, skozi katere Zenske pridejo do novega zavedanja poloZaja in sebe. Plaskow to spoznanje
opiSe z izseki iz Stevilnih pogovorov z drugimi Zenskami, pri cemer je ena od sogovornic delila
svojo zadrego, za katero je menila, da je unikatno njena, pri tem pa je naletela na prikimavanje
in potrjevanje s strani drugih sogovornic. Z branjem, posluSanjem in govorjenjem o takih do-
godkih zatiranje Zensk izgubi svojo individualnost in postane potencialno univerzalno (Plaskow
2005, 26).

Sestrstvo je bilo, kot piSe feministka Elizabeth Evans (2015), vodilo drugega vala feminizma.
Pomenilo je ne le kolektivizem, temvec tudi solidarnost med Zenskami in zlasti med feministka-
mi. Feministke drugega vala so besedo »sestra« uporabljale kor izraz naklonjenosti in tudi kot
priznanje skupnega boja proti patriarhatu. Sestrstvo slavi tesno povezanost, ki je bila prisotna v
delih Zenskega osvobodilnega gibanja, hkrati pa izraZa povezanost med Zenskami. Izraz deluje
kot mehanizem povezovanja z vkljucujoc¢im in izklju¢ujo¢im podtekstom. Opozoriti je treba na
moc¢no spolno zaznamovanost izraza. Biti sestra pomeni biti Zenska, torej biti prava feministka
pomeni biti Zenska. Zato je za nekatere izraz esencialisti¢en in posledi¢no problematicen. K temu
pripomorejo Se obtoZbe o rasizmu, ki so v ozadju ideje o sestrstvu. Sestrstvo je namre¢ lahko
nepoStena oznaka, ¢e ne priznava le heterogenosti med Zenskami, temve¢ tudi hierarhi¢ne struk-
ture med njimi (Evans 2015, 111-112).

Ob tem razmisljanju je teologinja dognala, da ne pozna simbola, ki bi zajel celoto feministi¢ne
izkusnje. Ce je Zelela na novo zaceti teologijo, je potrebovala mit - mit, ki se ne bi zdel umeten ali
nenaraven, temvec bi ustrezno zajemal njeno sedanjost in se pri tem skliceval na snov iz zgodo-
vine. Lilit, Adamova prva in neuklonljiva Zena, je tej nalogi najbolje ustrezala, zato Plaskow svoj
esej konca s preoblikovano razli¢ico zgodbe o Adamu in Evi, le da tokrat v ospredje postavi tisto
od Zensk, ki je bila v izvornem mitu ustvarjena kot enaka mosSkemu. Lilit pa ne simbolizira ene
osebe. Se ve¢, teologinja trdi, da je celo ona sama nemo¢na. Kar se v njej zdruZuje, ni izkusnja ene
Zenske, temvec tisto, kar povezuje Lilit z njo in njenimi sodobnicami - sestrstvo (Plaskow 2005,
30-31).

Eden od elementov zgodbe, ki se je v preteklosti pogosto pojavil kot sporen, je omemba Boga
kot moskega. Nekatere kriticarke so v tem videle sprejetje in krepljenje patriarhalne perspektive,
ki jo je kritizirala tudi Plaskow, ¢etudi Se vedno stoji za svojo odlo¢itvijo. Zgodba ne govori o tem,
da je Bog v BoZji resni¢nosti dejansko moski. Poigrava se z na§imi predstavami o Bogu v doloce-
nem zgodovinskem obdobju. Bog iz prvotnega srednjeveSkega midraSa o Lilit je vsekakor mo§ki.
V boju proti njej se je iz povsem skrivnostnih razlogov postavil na Adamovo stran (Plaskow 2005,
75). Prvotni midra$ o Lilit je nastal zaradi protislovja med pripovedmi o stvarjenju v Prvi in Drugi
Mojzesovi knjigi, kot opozarja Kinrich (2011). Ker sta v 1. poglavju Prve Mojzesove knjige moski
in Zenska ustvarjena hkrati in o¢itno enako, medtem ko je v 2. poglavju Prve Mojzesove knjige
Eva ustvarjena iz Adamovega rebra, so rabini razmisljali, ali zgodbi ne opisujeta dveh razli¢nih
dogodkov v zgodovini stvarjenja. Njihov odgovor na to je bil, da je Adam res imel prvo Zeno po
imenu Lilit, ki je pobegnila iz vrta, ko si jo je Adam poskusal podrediti (Kinrich 2011, 42).

FILOZOFIJA 57



ZAKLJUCEK

Raziskovanj e je pokazalo, da je Lilit kot mitolo$ka figura spreminjala svoje lastnosti, funk-
cijo, pa tudi videz. Iz nekoliko postranskega lika, kot je bila pri Sumercih, se je preko
semitskih ljudstev in na koncu judovske tradicije preoblikovala in stopila v ospredje. Ob
preucevanju predjudovskih kultur se je pokazalo, da so jo najprej povezovali s strahom pred
nod¢jo, temo in divjino. Sele z judovskim izro¢ilom se je preobrazila v suvereno Zensko figuro,
ob tem pa prejela tudi dolocene elemente seksualnosti, zaradi katerih je bila nato demoni-
zirana. O njej so pisali zgodbe, vkljucena je bila v razli¢na temeljna judovska dela, kot so
midrasi in Zohar, in do konca srednjega veka je predstavljala poosebljen strah pred tistim,
kar je v nekem casu pestilo ljudstvo, ki jo je vkljucilo v svoje izrocilo. Najprej je bil to strah
pred divjino, temo in nevihtami, kasneje pred spolnostjo, upornisko Zenskostjo in smrtjo no-
vorojenckov - torej pred tistim, ¢esar dolocena civilizacija ni znala pojasniti. Tukaj je mogoce
napraviti povezavo z Laclauovo (2008) teorijo praznega in plavajo¢ega oznacevalca, ki (sicer
v kontekstu populizma) opisuje, kako neki pojem pridobi svoj pomen glede na kontekst, ki ga
mora zapolniti. Lilit se je kot plavajoca oznacevalka torej pripela na nepojasnjen strah, s tem
pa ga je osvobodila ambigvitete.

Od novega veka naprej je Lilit nastopala v Stevilnih umetniSkih delih, kjer je bodisi pred-
stavljala protiuteZ Evi - kot recimo na Notredamski katedrali - bodisi se je kot karakterna
podoba utelesila v nekem drugem liku: denimo kot Bela ¢arovnica v Zgodbah o Narniji.
Judovska teologinja Judith Plaskow je poskrbela, da je njena Zenskost dozivela razcvet v
obliki nove podobe starega mita, ki njene Zenskosti in njene zahteve po enakosti vec¢ ne
zanicuje, temvec jo uporabi v svoj prid. Njeno individualnost je raz§irila na sestrstvo - na
potencialno univerzalnost Zenske »ja, ja, izkuSnje« - in jo uporabila kot simbol drugega
vala feminizma. Tudi v tem simbolizmu se kaZejo dolocene lastnosti, ki so se ohranile iz
judovske tradicije. Lilithina borbenost in suverenost, ki sta plasili Ze patriarhat na zacetku
naSega Stetja, sta bili nadvse primerni tudi za osvobodilno Zensko gibanje v drugi polovici
prejSnjega stoletja.

Ne glede na obdobje, ki ga preucujemo, lahko v njem najdemo izrocilo, ki na tak ali dru-
gacen nacin omenja Lilit. Njena demonizacija izhaja iz njene samovoljnosti, ki je plasila
ljudi skozi zgodovino, nekatere pa stra$i Se danes. Spodobi se, da ¢lanek o tako mo¢ni Zenski
religijski figuri, kot je Lilit, zaklju¢imo z nekoliko predrugaceno mislijo druge pomembne
Zenske figure z zacCetka 20. stoletja, ki je zapisana na zacetku druge knjige Drugega spola:
Lilit se ni rodila, temvec je to postala (Beauvoir 2022, 15).



REFERENCE:
The Alphabet of Ben Sira. Https://shorturl.at/FKJEG (pridobljeno 12. 5. 2025).
Beauvoir, Simone de. 2022. Drugi spol. Druga knjiga: doZiveta izku$nja. Ljubljana: Zalozba Krtina.

Blair, Judit M. 2008. De-Demonising the Old Testament: An Investigation of Azazel, Lilith, Deberm Qeteb and Reshef in the Hebrew Bible.
Tiibingen: Mohr Siebeck.

Bronzick, Norman, David Stern in Mark Jay Mirsky. 1990. The Alphabet of Ben Sira. V: Rabbinic Fantasies: Imaginative Narratives from
Classical Hebrew Literature. Ur. Mark Jay Mirsky in David Stern. Philadelphia: Jewish Publication Society.

Brunel, Pierre. 1992. Companion to Literary Myths, Heores and Archetypes. London in New York: Routledge.
Colonna, Maria Teresa. 1980. Lilith or The Black Moon. The Joural of Analitical Psychology 25, §t. 4: 325-350.

Toy, Crawford Howell, in Louis Ginzberg. (n. d.). Alphabet of Ben Sira. Jewish Encyclopedia, n. d. Https://www.jewishencyclopedia.com/
articles/2888-ben-sira-alphabet-of (pridobljeno 2. 7. 2025).

Dan, Joseph. 1980. Samael, Lilith and the Concept of Evil in Early Kabbalah. AJS Review, §t. 5: 17-40.
Etymonline. (n. d.). Demon. Https://www.etymonline.com /word/demon (pridobljeno 31. 5. 2025).

Evans, Elizabeth. 2015. The Politics of Third Wave Feminists: Neoliberalism, Intersectionality, and the State in Britain and the US.
Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Geoffrey, Dennis, in Avi S. Dennis. 2014. Vampires and Witches and Commandos, Oy Vey: The Comic Book Appropriations of Lilith.
Shofar, §t. 32: 72-101.

Kinrich, Lauren. 2011. Demon at the Doorstep: Lilith as a Reflection of Anxieties and Desires in Ancient, Rabbinic, and Medieval Jewish
Sexuality. Diplomska naloga. Pomona Senior Theses.

Kosior, Wojciech. 2018. A Tale of Two Sisters: The Image of Eve in Early Rabbinic Literature and Its Influence on the Portrayal of Lilith
in the Alphabet of Ben Sira. Nashim: A Journal of Jewish Women'’s Studies & Gender Issues, $t. 32: 112-130.

Laclau, Ernesto. 2008. O populisticnem umu. Ljubljana: Zalozba Sophia.

Marks, Herbert. 2012. The English Bible: The Old Testament. Critical Norton Edition of King James Version (KJV). London: W. W. Norton
& Company.

Mcdonald, Beth E. 2009. In Possession of the Night: Lilith as Goddess, Demon, Vampire. V: Sacred Tropes: Tanakh, New Testament, and
Qur'an as Literature and Culture, 173-183. Ur. Roberta Sabbath. Leiden, Boston: Brill.

Otto, Rudolf. 1993. Sveto: o iracionalnem v ideji bo¥jega in njegovem razmerju do racionalnega. Casopis za kritiko znanosti 21, §t.
160/161: 212-214.

Patai, Raphael. 1967. The Hebrew Goddess. Michigan: Wayne State University Press.
Plaskow, Judith. 2005. The Coming of Lilith: Essays on Feminism, Judaism and Sexual Ethics, 1972-2003. Boston: Beacon Press.
Smith, Tracey Louise. 2008. Lilith - A Mythological Study. Magistrsko delo. Berdfordshire: University of Berdfordshire.

Williamson, Justin. 2020. The Evolution of Lilith: The World's First Feminist. Townson.edu, 14. december. Https://www.towson.edu/
cla/scholarships/documents/williamson_justin_original paper_05_24_2021.pdf#page=1&zoom=auto,-266,798 (pridobljeno 2. 7.
2025).

FILOZOFJJA 59






FLORENTINA MIHELIC IN JUDITA KERIN

Eksistencialna terapija: iskanje pomena
v svetu brez inherentnega smisla

Existential Therapy: Seeking Meaning
in a World Without Inherent Meaning

Povzetek: Clanek obravnava temeljna nacela eksistencialne terapije, s poudarkom na logote-
rapiji Viktorja Frankla, ki temelji na predpostavki, da je volja do smisla osrednja motivacijska
sila Cloveka (Frankl, 1984). Avtorici raziskujeta, kako posameznik i§¢e in oblikuje smisel v svetu,
ki se zdi inherentno brez smisla. Posebna pozornost je namenjena simptomom eksistencialne
praznine, kot so depresija, anksioznost in brezvoljnost (Yalom, 1980), ter njihovemu povezovanju
z druzbenimi dejavniki sodobnosti: potro$nistvom, individualizmom in informacijsko prenasi-
¢enostjo. (Novak, 2010) Clanek vzpostavlja tudi zgodovinsko paralelo ob leto$nji 80. obletnici
konca druge svetovne vojne ter osvetljuje Franklovo osebno izku$njo koncentracijskih taboris¢
kot temelj njegove teorije. (Marshall in Marshall, 2020) Eksistencialna terapija je predstavljena
kot aktualen pristop, ki posamezniku ne ponuja gotovih odgovorov, temvec orodja za lastno iska-
nje smisla in odgovoren odnos do svobode, trpljenja in Zivljenja (Frankl, 2006).

Kljuéne besede: eksistencialna terapija, logoterapija, Viktor Frankl, smisel Zivljenja, dusevno
zdravje, trpljenje, sodobna druzba

Abstract: This article explores the core principles of existential therapy, focusing on Viktor Fran-
kl's logotherapy, which posits that the will to meaning is the primary motivational force in human
life (Frankl, 1984). The authors examine how individuals seek and construct meaning in a world
that often appears inherently meaningless. Special attention is given to symptoms of existential
emptiness - such as depression, anxiety, and apathy (Yalom, 1980) - and their connection to con-
temporary societal influences, including consumerism, individualism, and information overload.
(Novak, 2010) The article also draws a historical parallel with the 8oth anniversary of the end of
World War II, highlighting Frankl's personal experience in concentration camps as the foundation
of his theory (Marshall & Marshall, 2020). Existential therapy is presented as a timely and huma-
nistic approach that offers not ready-made answers, but tools for individuals to discover meaning
and to respond to life’s challenges with freedom, responsibility, and resilience. (Frankl, 2006)

Keywords: existential therapy, logotherapy, Viktor Frankl, meaning of life, mental health, suffe-
ring, modern society

PSTHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 61



1. EKSISTENCIALNA TERAPIJA:ISKANJE POMENA V SVETU INHERENTNO
BREZ SMISLA

stetu, kjer se posameznik vse pogosteje sooca z obcutkom praznine, osamljenosti in izgube
orientacije, se vpra$anje smisla Zivljenja postavlja kot eno temeljnih eksistencialnih vpra-
$anj. Eksistencialna terapija izhaja prav iz te ¢loveSke potrebe po iskanju pomena - tudi (ali
predvsem) v svetu, ki se zdi kaotiCen, absurden ali celo inherentno brez smisla. Klju¢na figura
na tem podrodju je avstrijski psihiater in nevrolog Viktor Frankl, ustanovitelj logoterapije, ki je
temeljila na prepri¢anju, da je volja do smisla osrednja motivacijska sila ¢loveka (Frankl, 1984).
Franklova osebna izku$nja preZivetja koncentracijskih tabori$¢ med drugo svetovno vojno ga je
vodila k spoznanju, da lahko tudi v najskrajnejSih okolis¢inah posameznik najde notranjo mo¢,
¢e v svojem trpljenju odkrije smisel.

Letos, ko obeleZujemo osemdeset let od konca druge svetovne vojne, se Franklova sporocila
zdijo Se posebej aktualna. Njegovo pricevanje nas spominja, da zgodovina ni zgolj zapis prete-
klih grozot, temvec¢ tudi vir navdiha za razumevanje ¢loveSke odpornosti in sposobnosti najti
pomen tam, kjer ga oc¢itno ni. Eksistencialna terapija nam tako ponuja okvir, znotraj katerega
lahko prepoznamo, da vpraSanje smisla ni omejeno na izjemne zgodovinske trenutke, temvec je
vseprisotno — danes morda celo bolj kot kdaj koli pre;j.

2. VIKTOR FRANKL: OCE EKSISTENCIALNE TERAPIJE

Viktor Frankl (1905-1997) je bil avstrijski nevrolog, psihiater in utemeljitelj eksistencialne
terapije (logoterapije) - terapevtskega pristopa, ki temelji na ¢lovekovi volji do smisla kot
osrednji motivacijski sili. (Frankl, 1984)

Ze kot mlad psihiater na Dunaju je sodeloval s Freudom in Adlerjem, nato pa razvil samostojno
smer, ki je poudarjala pomen notranjega smisla pred ugodjem ali mo¢jo. (Frankl, 2006) Leta 1942
je bil skupaj z druZino deportiran v koncentracijska taborisca, vklju¢no z Auschwitzem, kjer je iz-
gubil vecino najblizjih. V najtezjih okolis¢inah je opazoval, kako so tisti, ki so zmogli najti smisel
- v upanju, ljubezni ali veri -, 1aZje preziveli psihi¢no trpljenje in ohranili ¢loveSko dostojanstvo.
(Marshall in Marshall, 2020)

To zivljenjsko izkusnjo je popisal v znameniti knjigi Man'’s Search for Meaning (1984), v kateri je
zdruzil tabori$¢no izpoved in psiholosko refleksijo. Po vojni je Frankl deloval kot zdravnik, profe-
sor in predavatelj na Stevilnih univerzah, pri ¢emer je njegova osrednja misel ostajala preprosta:
tudi v najhujSem trpljenju ima ¢lovek svobodo izbrati svoj odnos do okoli§¢in - in s tem ustvariti
smisel.

3. TEMELJNA NACELA EKSISTENCIALNE TERAPIJE

Logoterapija, ki jo je Viktor Frankl razvil kot »tretjo dunajsko $olo psihoterapije« po Freudo-
vi psihoanalizi in Adlerjevi individualni psihologiji, temelji na prepri¢anju, da je temeljna
¢lovekova motivacija volja do smisla - notranja teznja po iskanju pomena v lastnem Zivljenju.
(Frankl, 1984) Za razliko od drugih terapij, ki se osredotocajo na odpravljanje simptomov ali razu-
mevanje nezavednega, eksistencialna terapija posameznika usmerja k prihodnosti, odgovornosti
in ustvarjanju smisla kljub trpljenju.

Franklizpostavi tri glavne poti do smisla: prva poudarja pot do smisla skozi ustvarjanje ali delo,
kjer ¢lovek svoje sposobnosti izrazi v svetu; druga skozi odnos do drugih, predvsem v ljubezni in

62 TRETJIDAN 2025 2



povezanosti; tretja pa skozi odnos do neizogibnega trpljenja, kjer smisel ni v trpljenju samem,
temvec v nacinu, kako se posameznik nanj odzove. (Frankl, 2006)

Pomemben vidik eksistencialne terapije je tudi koncept duhovne razseZnosti ¢loveka - tiste
notranje svobode, ki ¢loveku omogoca, da izbere svoj odnos do okoli§¢in, ne glede na to, kako
omejene so zunanje moznosti. Frankl je verjel, da ¢lovek nikoli ni povsem determiniran - vedno
ima moznost, da se opredeli do svojega poloZaja, kar je imenoval »tragi¢ni optimizem«: sposob-
nost videti smisel kljub bole¢ini, krivdi ali smrti. (Frankl, 2006; Yalom, 1980). Eksistencialna
terapija ne daje vnaprej pripravljenih odgovorov na vprasanje smisla, temve¢ spodbuja posame-
znika, da jih i§¢e sam - v kontekstu lastnega Zivljenja, vrednot in okoli§¢in. V tem oziru ni le
terapevtski pristop, ampak tudi filozofija Zivljenja.

4. NOOGENI KONFLIKTIIN EKSISTENCIALNA PRAZNINA

Medtem ko klasi¢ne psiholoske teorije pogosto razlagajo dusevne stiske kot posledico not-
ranjih psihodinamic¢nih konfliktov ali biokemiénih neravnovesij, eksistencialna terapija
uvaja drugacen pogled - noogene konflikte. Ti izvirajo iz duhovne razseznosti ¢loveka, natan¢ne-
je iz iskanja (ali izgube) smisla (Frankl, 1984), in ne nastanejo zaradi travm iz preteklosti, temve¢
zaradi neizpolnjene volje do smisla v sedanjosti. Ko ¢lovek ne najde pomena v svojem delu, od-
nosih ali trpljenju, se soodi z notranjo praznino, ki jo Frankl imenuje eksistencialna praznina. Ta
se danes kaze v raz§irjenih obc¢utkih apatije, dolgcasa, depresije in izgube motivacije. Pojavi se
paradoks: kljub temu da ima posameznik ve¢ svobode in moZnosti kot kdaj koli prej, se pogosto
pocuti izgubljenega in brez notranje usmeritve. (Yalom, 1980) Frankl je opozoril, da sodobni
¢lovek ni veé vpet v tradicionalne vrednostne sisteme ali verske okvire, zato se mora z vprasa-
njem smisla spopasti sam - kar je obenem izziv in priloZnost. (Frankl, 2006)

Noogeni konflikti niso znaki bolezni, temve¢ klic k rasti. Za razliko od nevroti¢nih simptomoyv,
ki jih usmerja nezavedno, gre pri noogenih stiskah za zavestno dozivljanje praznine, ki klice po
odgovoru. Eksistencialna terapija zato ne »zdravi« smisla, ampak posamezniku pomaga, da ga
odkrije sam - vvsakodnevnih dejanjih, izzivih in celo v trpljenju. Ravno ta zmoznost, da smisel ni
nekaj, kar prejmemo, temve¢ nekaj, kar ustvarimo, je temelj Franklovega pojmovanja duSevnega
zdravija.

V tem kontekstu eksistencialna praznina ni patologija, temve¢ posledica ¢lovekove zmoznosti
za svobodno izbiro. Kot je zapisal Frankl: »Ko ¢lovek ne ve ve¢, zakaj Zivi, se mu tudi vsak kako zdi
preteZak.« (Frankl, 1984, str. 106) Ta citat jedrnato zajame bistvo eksistencialne terapije: pomaga-
ti posamezniku najti tisti »zakaj«, ki daje smisel tudi najbolj bole¢im »kako« v Zivljenju.

5. EKSISTENCIALNA TERAPIJA IN VEROVAN]JE

A eprav eksistencialna terapija ni religiozna metoda, temvec psihoterapevtski pristop, je Viktor
Frankl pogosto poudarjal, da ¢lovekova potreba po smislu presega materialno in psiholosko
raven ter pogosto posega v duhovno razseznost. V tem oziru je mogoce vzpostaviti Stevilne vzpo-
rednice med eksistencialno terapijo po Franklu in kr§¢ansko antropologijo, zlasti pri razumeva-
nju trpljenja, svobodne volje in odgovornosti do Zivljenja.

Tako eksistencialna terapija kot kr§¢anska vera priznavata trpljenje kot neizogiben del ¢loves-
ke izkuSnje, vendar ne kot nesmiselno ali zgolj destruktivno. Frankl poudarja, da lahko ¢lovek
tudi v neizogibnem trpljenju najde smisel - ¢e ga sprejme z notranjo drZo, ki presega pasivno
vdanost. Podobno kr§¢anska tradicija trpljenje vidi kot priloZnost za duhovno zorenje, o¢i¢enje

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 63



in celo sodelovanje z BoZjim odreSenjskim delovanjem. (prim. Rim 5,3-5). V obeh pogledih je
trpljenje prostor svobode in izbire odnosa, ne zgolj pasivna usoda.

Franklova eksistencialna terapija temelji na ideji, da je ¢lovek svobodno bitje, ki se lahko -
kljub okoli§¢inam - odlo¢i za lastno notranjo drZo. (Frankl, 1984) Tudi kr§¢anska vera poudarja
svobodno voljo kot dar in odgovornost: ¢lovek je poklican, da svobodno izbere med dobrim in
zlim ter s svojimi dejanji sodeluje v BoZjem nacrtu. Obe perspektivi se tako ujemata v preprica-
nju, da ¢lovek ni Zrtev determinizma, temve¢ duhovno bitje, sposobno preseganja samega sebe.

Pojem smisla je osrednji tako v eksistencialni terapiji kot v kr$¢anski teologiji. Pri Franklu
je smisel nekaj objektivnega: obstaja zunaj posameznika, vendar ga mora vsak sam odkriti. V
kri¢anski misli ima smisel Zivljenja svoj temelj v Bogu: Zivljenje ima vrednost zato, ker je dano od
Boga in je usmerjeno k ve¢nosti. Obe perspektivi ¢loveka nagovarjata k preseganju samega sebe
in k iskanju odgovora, ki presega zgolj ugodje, uspeh ali psiholosko ravnotezje.

Frankl nikoli ni Zelel me3ati psihoterapije z vero, a ni zanikal, da je duhovna razseZnost ¢lo-
vekovega obstoja odprta tudi za religiozno dozivetje. »Ne trdim, da je religiozna vera pogoj za
duSevno zdravje, toda prepric¢an sem, da lahko religiozna vera k duSevnemu zdravju prispevag, je
zapisal. (Frankl, 2006, str. 37). V tem duhu logoterapija ne vodi k veri, vendar pusti prostor zanjo,
s3j priznava, da je ¢lovekov odgovor na smisel pogosto tudi religiozen.

6. SIMPTOMI EKSISTENCIALNE PRAZNINE DANES: DEPRESIJA,
ANKSIOZNOST, BREZVOLJNOST

Vsodobni psihoterapevtski praksi se vse pogosteje srecujemo s klienti, ki porocajo o simp-
tomih, ki presegajo tradicionalne diagnosti¢ne kategorije. Ceprav se ti simptomi pogosto
umesc¢ajo pod okvire depresije, anksioznosti ali izgorelosti, mnogi terapevti ugotavljajo, da v nji-
hovem jedru ti¢ijo globlji, eksistencialni problemi - ob¢utki praznine, izgube smisla in notranje
nepovezanosti s sabo ali svetom. (Yalom, 1980)

Eksistencialna terapija na depresijo ne gleda zgolj kot na kemi¢no neravnovesje ali kognitivno
izkrivljanje, temvec kot posledico izgube Zivljenjskega smisla. Viktor Frankl je zapisal, da »trplje-
nje preneha biti trpljenje v trenutku, ko najde svoj pomen« (Frankl, 1946).

Mnogi posamezniki, zlasti v sodobni, potro$nisko naravnani druzbi, se soocajo s krizami
smisla, saj zunanji cilji (uspeh, denar, status) ne zagotavljajo notranje izpolnitve. Ko ti cilji od-
povejo, se pojavi eksistencialna praznina, ki se pogosto kaZe v obliki depresije - ne kot zalost,
temvec kot otopelost, brezvoljnost in notranja paraliza. Eksistencialna anksioznost ni patoloska,
temvec naravna posledica ¢loveske svobode. Ko se posameznik zave, da je svoboden in odgovo-
ren za svoje izbire, ga lahko zajame tesnoba - ne kot strah pred konkretnimi dogodki, temve¢ kot
globoka negotovost glede lastnega bivanja. (May, 1950)

V dana$njem svetu neskoncénih moznosti in stalne potrebe po samouresnicitvi mnogi doziv-
ljajo tovrstno anksioznost kot paralizirajo¢o - bojijo se, da bodo izbrali nnapacno« pot ali da nji-
hova Zivljenja ne bodo »dovolj dobra«. V terapiji to razumemo kot klic k avtenti¢nemu Zivljenju,
ki pa zahteva soocenje s temeljno negotovostjo obstoja.

Brezvoljnost, ki jo klienti pogosto opisujejo kot »ni¢ ve¢ mi ni do nicesar, je eden izmed
najbolj subtilnih, a bole¢ih izrazov eksistencialne praznine. Gre za izgubo notranjega ognja, ob-
cutek, da Zivljenje nima vec pravega okusa. Taks$na apatija ni zgolj posledica utrujenosti, temvec
znak odtujenosti - od lastnih vrednot, ¢ustev in avtenti¢nih Zelja. (Boss, 1979) Brezvoljnost tako
postane alarm, ki opozarja na potrebo po poglobljenem raziskovanju osebnega smisla in vrednot,
ne pa le po zunanji motivaciji.

64 TRETJIDAN 2025 2



Eksistencialna terapija odgovarja na te simptome s povabilom k iskanju lastne resnice, k
raziskovanju osebnega pomena in k sprejemanju neizogibnosti negotovosti in minljivosti. Te-
rapevtski proces ni usmerjen v »odpravo simptomove, temve¢ v pomoc¢ klientu, da se sooci z
eksistencialnimi danostmi (smrt, svoboda, osamljenost, smisel) in jih integrira v svoje Zivljenje.
(Yalom, 1980) V tem kontekstu depresija, anksioznost in brezvoljnost niso zgolj teZave, ki jih je
treba »nodpraviti«, temvec¢ povabila k notranjemu raziskovanju in rasti.

7. VLOGA DRUZBENIH DEJAVNIKOV: POTROSNISTVO, INDIVIDUALIZEM,
INFORMACIJSKA PRENASICENOST

den od druzbenih dejavnikov, ki veliko pripomorejo k izrazitemu porajanju simptomov eksis-

tencialne praznine v dana3nji druzbi, je potro$nistvo. Opredeljujemo ga kot Zivljenjski slog
sodobnega ¢loveka, kot Zeljo po neprestanem pridobivanju novih dobrin, in v dana$njem svetu
trzne druzbe je tak3na ideologija zelo raz3irjena, saj nas k potrosnistvu spodbuja tudi gospodar-
stvo. Nenehna potro$nja dobrin, tako otipljivih kot neotipljivih, je sestavni del nasSih medosebnih
odnosov. V potros$niSkem svetu nekako proizvodnja sama ustvarja potrebe, ki jih ne nazadnje
tudi sama zadovoljuje, in tako smo nenehno ujeti v za¢aran krog zapolnjevanja praznine, ki si
jo sami ustvarjamo. S tem spoznanjem lahko tvorimo povezavo med eksistencialnim iskanjem
smisla Zivljenja in to eksistencialno dimenzijo potro3nistva, ki jo ljudje prav tako uporabljamo
pri iskanju osebne srece. Tako se potro$niska miselnost $iri tudi na podrocje nas§ih medosebnih
odnosov.

Hitro zadovoljivi, povr§inski odnosi, ki ne prina3ajo dolgoro¢nih koristi. Pri vsem tem ima na
naso podzavest najvedji vpliv oglaSevanje, ki s pomocjo pogojenih refleksov - po Zelji Se in boljse
- hodi z roko v roki s potro3nistvom. To nas podredi potro$niski miselnosti in nam vzbuja upanje,
da nam bo z vec in boljSimi stvarmi zrasla samozavest in da bomo pridobili spoStovanje drugih.
Vse to zgolj ustvarja iluzijo srece in osredotocenost na materialne vrednote in visok socialno-
ekonomski status. Problem je torej v tem, da ljudje venomer i§¢emo nove potrebe, ve¢ bogastva
in udobja, ne pa Zivljenjskega smisla in smernic za izboljSanje kakovosti svojega Zivljenja, kar
posledi¢no vodi v vec dela, ve€ iz¢rpanosti, stalno nezadovoljstvo in na koncu v obcutek eksisten-
cialne praznine, saj ni nekega kvalitetnega, inteligentnega spraSevanja po smiselnem obstoju.
Ze Frankl poudarja, da ¢e ima ¢lovek smisel, nekaj, za kar Zivi, lahko prenese kar koli. (Nedelcu,
2021)

Eksistencialna praznina je lahko tudi posledica individualizma. Ta je v socialni psihologiji
opredeljen kot druZzbena teorija, ki stremi k borbi za svobodo, pravice in neodvisno delovanje
posameznika, v filozofiji pa doktrina, kjer velja, da so na tem svetu resni¢ne le individualne stvari
oz. da vsa dejanja izhajajo iz koristi posameznika in ne druzbe kot celote. (Kezie, 2023)

Sodobni svet danes dozivlja vrh individualisti¢ne, materialisti¢ne in narcisti¢ne kulture. Tak
nacdin Zivljenja nam ustvarja obc¢utek primanjkljaja nekega globljega smisla, ki ga je Frankl poi-
menoval eksistencialna praznina. Individualizem nas spodbuja, da se osredoto¢amo na uspeh,
ki se meri v Stevilu osebnih dosezkov, lastniStvu doloc¢enih dobrin in v postajanje od druzbe
neodvisne svoje identitete. S to nenehno obremenjenostjo doseganja se povecuje tudi obc¢utek
odgovornosti in s tem anksioznost ¢loveka.

Nenehno obremenjevanje s samim sabo privede do ob¢utkov odtujenosti od globljega Zi-
vljenjskega smisla; pretirana Zelja po samouresnicitvi lahko namre¢ mnoge privede do samo-
izolacije. ProtiuteZz temu je iskanje smisla - spoznanje, da je zgolj materialisti¢ni obstoj sebicen,
nezadosten. Zaradi tega se mnogokrat dogaja, da ravno ta pretirani, ekstremni individualizem,
ki povzroca eksistencialno praznino, spodbudi druZzbo h kolektivnemu iskanju smisla, k iskanju

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 65



globljega smisla onkraj samega sebe, ki ga, kot Ze omenjeno, pomagajo iskati tudi tradicionalne
sfere in skupnosti, kot sta religija in druZina. To kolektivno iskanje globljega smisla v kulturi
individualizma lahko torej pomeni dober korak k integraciji osebnega in kolektivnega smisla, ki
omogoca preseganje praznine. (Grant, 2017)

Eden pomembnih dejavnikov oz. vzrokov za obcutek eksistencialne terapije pri ¢loveku je
tudi informacijska prenasicenost. Ta pojem predstavlja preobilico podatkov, novic, na splosno
drazljajev, ki jih ¢lovek sprejema vsakodnevno, kar nemalokrat lahko povzroci dodatno poglobi-
tev eksistencialne praznine.

Ta dva pojava sodobne druzbe sta med seboj povezana, saj informacijska prenasic¢enost lahko
ovira pristno odlo¢anje ¢loveka, celo do te mere, da ¢lovek dozivi paralizo odlo¢anja - teZave pri
izbiri informacije, ponudbe, produkta itd. Ta ob¢utek vodi v anksioznost in nezadovoljstvo, kar
poglablja tudi obc¢utek primanjkljaja namena, povecane zmede. Prevelika koli¢ina informacij
lahko vodi v izgubljenost, preplavljenosti ¢loveka, kar na koncu spet privede do miselnosti, da
¢lovek v vsem tem kaosu moZnosti ni zmozZen najti smisla svojega Zivljenja.

Nenehna izpostavljenost razdrobljenim informacijam preprecuje globlje razmi3ljanje o do-
lo¢enih tematikah, zaradi ¢esar posamezniki tezZje najdemo smisel v lastnih Zivljenjskih izkus-
njah. Informacijska prenasicenost nas torej na neki nacin sili v stalno konzumiranje informacij,
namesto v aktivno ustvarjanje pomena nasih odloditev in konec koncev Zivljenja, kar, ponovno,
lahko okrepi na$o eksistencialno praznino. (Hassen, 2024)

Frankl je u¢il nasprotno, namrec¢ da je na$ smisel venomer treba iskati, na pa ga zgolj pasivno
sprejemati. V. mnozici vseh informacij je torej nasa naloga prepoznati in odpraviti motnje, ki nas
ovirajo pri doseganju nekega smiselnega premagovanja eksistencialne praznine v nas.

Vse nastete druzbene vplive bi lahko zdruZili pod pojmom globalizacije sveta, zaradi katere
se zivljenjski slogi potro$nistva, individualizma in informacijske prenasicenosti sploh lahko
Sirijo in drug drugega omogocajo. Globalna soodvisnost je mogoca zaradi dobre telekomunika-
cije, opredeljena pa je s potro$nistvom in individualizmom. (Kustner in Scholtz, 2013) Svetovna
globalizacija sicer ima mnoge prednosti, a hkrati omogoca hitro Sirjenje dolo¢enega Zivljenjske-
ga sloga, ki pa ne prinasSa nujno dobrih posledic za ¢lovesko mentalno zdravje, eksistencialno
vpraSanje.

8. PRIMERJAVA Z DRUZBENIM DUHOM PO 2. SVETOVNI VOJNI

Ce Zelimo bolje razumeti simptome eksistencialne praznine danes, se velja ozreti v obdobje
neposredno po drugi svetovni vojni - ¢as, ko je eksistencialna terapija zacela dobivati svojo
sodobno obliko. Takratni druzbeni duh je bil zaznamovan s kolektivno travmo, razpadom vre-
dnot in potrebo po ponovni vzpostavitvi smisla. V tem kontekstu so eksistencialni misleci, kot so
Viktor Frankl, Rollo May in Irvin Yalom, oblikovali temelje terapevtskega pristopa, ki se ni ukvar-
jal zgolj s psihopatologijo, temvec z vpraSanjem, kaj pomeni biti ¢lovek v svetu, ki se je zrusil.

Po vojni je bil duh ¢asa zaznamovan z obnovo - ne le materialno, temve¢ tudi moralno in du-
hovno. Viktor Frankl je v svoji klasiki Man'’s Search for Meaning (1946) poudaril, da je ljudi, ki so
preZziveli koncentracijska taboris¢a, pri Zivljenju pogosto drzal neki smisel ali cilj. Smisel ni bil
razkoSje, temvec temeljna eksistencialna potreba. Takratni ¢as je posameznika silil v konfronta-
cijo z mejo ¢loveske trpeZnosti, s smrtjo, z izgubo - in iz teh izku$enj je zrasla tudi notranja mo¢
za iskanje novih temeljev bivanja.

V nasprotju z obdobjem po vojni danasnji druzbeni duh oblikujeta relativna materialna blagi-
nja in nenehna izbira. Eksistencialna vpraSanja niso ve¢ povezana s fizi¢nim preZivetjem, temvec
z notranjo usmeritvijo - za kaj Zivim, ne zgolj, ali bom preZzivel. Dana3nji ¢lovek pogosto trpi

66 TRETJIDAN 2025 2



zaradi tako imenovane »hipermodernosti, ki se kaze v hitrih spremembah, fragmentaciji iden-
titet in izgubi tradicionalnih okvirov. (Bauman, 2000) Simptomi, kot so depresija, anksioznost in
brezvoljnost, niso ve¢ posledica zgolj zunanjih okoli$¢in, temve¢ notranje praznine v svetu, kjer
so vse poti odprte, a nobena ne zagotavlja pomena.

V 50. in 60. letih prejSnjega stoletja je bila eksistencialna terapija odgovor na kolektivno
travmo, danes pa terapevti vse pogosteje srecujejo posameznike, ki trpijo zaradi t. i. tihega nihi-
lizma - obc¢utka, da ni¢ nima prave vrednosti, da ni ve¢ »velikih zgodbg, ki bi ¢loveka usmerjale.
(Lyotard, 1979) Medtem ko je bil Franklov ¢lovek soocen z realnostjo smrti in si je moral izboriti
smisel, se sodobni posameznik pogosto izgublja v odve¢nosti mozZnosti - in v tem kontekstu je
brezvoljnost povsem logi¢na posledica.

Primerjava povojnih in sodobnih razmer pokaZze, da se eksistencialni simptomi razvijajo glede
na $irSi druZbeni kontekst. Medtem ko je bila eksistencialna praznina po vojni tesno povezana z
obnovo in kolektivnim trpljenjem, je danes povezana s preobiljem, individualizmom in izgubo
globljih orientacij. Eksistencialna terapija s tem ostaja aktualna, saj posamezniku pomaga ne le
obvladovati simptome, temve¢ tudi oblikovati Zivljenjski kompas v svetu, ki ponuja vse - a ne
obljublja nicesar.

SKLEP

odobni ¢lovek je pred mnogimi izzivi, ki vztrajno oteZujejo iskanje Zivljenjskega smisla.

Frankl, oce logoterapije, je poudarjal, da ¢loveka motivira volja do smisla. Njegova izkus-
nja koncentracijskih tabori$¢ ga je namrec pripeljala do spoznanja, da ima posameznik vedno
moznost izbrati svoj odnos do okoli$¢in, s ¢imer ustvarja smisel Zivljenja. Pozival je, da se kljub
trpljenju osredoto¢amo na prihodnost, odgovornost in iskanje pomena - prek dela, ljubezni ali
odnosa do trpljenja. Logoterapija raziskuje noogene konflikte, ki izhajajo iz iskanja oz. izgube
smisla, kar vodi v eksistencialno praznino oz. depresijo, anksioznost, brezvoljnost. Zakaj, ¢e pa
imamo ljudje toliko ve¢ svobode in mozZnosti kot kadar koli prej? Ne gre zanemariti, da bezimo
od tradicionalnih sistemov, kar nas pus¢a same v iskanju smisla; pa Zivljenjski stil potrosnistva,
informacijske prenasicenosti in individualizma nas tako okupira, da ne zmoremo prepoznati
smisla svojega Zivljenja. Vse to povecuje obc¢utek odtujenosti in praznine, kar prispeva k tihemu
nihilizmu v hipermoderni dobi. Torej, za kaj Zivis ti?

REFERENCE

Bauman, Z. 2000. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.

Boss, M. 1979. Existential Foundations of Medicine and Psychology (S. Conway in A. Cleaves, prev.). New York: Aronson.
Frankl, V. E. 1984. Man’s Search for Meaning. New York: Simon and Schuster.

Frankl, V. E. 2006. The Doctor and the Soul: From Psychotherapy to Logotherapy (rev. izd.). New York: Vintage Books.

Grant, G. B. 2017. Exploring the Possibility of Peak Individualism, Humanity's Existential Crisis, and an Emerging Age of Purpose. V:
Frontiers in Psychology, 8.

https://www.frontiersin.org/journals/psychology/articles/10.3389 /fpsyg.2017.01478 /full (pridobljeno, 4. 6. 2025).
Hassen, M. Z. 2024. The Paradox of Choice: The Intersection of Freedom and Anxiety. V: International Journal of Philosophy, 12(4), 75-83.
https://sciencepublishinggroup.com/article/10.11648 /j.ijp.20241204.13 (pridobljeno, 4. 6. 2025).

Kezie, C. C. 2023. Individualism Versus Collectivism: The Mediation of Human Solidarity. V: Oracle of Wisdom Journal of Philosophy and
Public Affairs, 7(2). Lagos: Pan-Atlantic University.

https://www.acjol.org/index.php /owijoppa/article /riew/3613/3536 (pridobljeno, 3. 6. 2025).

Kustner da Rocha, C. in Scholtz, F. 2013. Logo-Consciousness in a Globalised World. V: Vila-Cha3, J. J. (ur.), Order and Disorder in the Age
of Globalization(s): Philosophy and the Development of Cultures. Fourth World Congress of COMIUCAP.

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 67



https://www.comiucap.net/wp-content/uploads/2022/05/26 Kustner-1.pdf (pridobljeno, 3. 6. 2025).

Lyotard, J.-F. 1979. La condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Paris: Les Editions de Minuit.

Marshall, M. in Marshall, R. 2020. The Existential Victor Frankl: Meaning, Resilience, and the Search for Purpose. London: Routledge.
May, R. 1950. The Meaning of Anxiety. New York: Ronald Press.

May, R. 1958. The Origins and Significance of the Existential Movement in Psychology. New York: Random House.

Nedelcu, E. 2021. Consumerism Versus the Cultura of Existential Intelligence. V: Challenges of the Knowledge Society, 14(1), 972-977.
https://doaj.org/article /fo6cffscdsbogescaliza82e8be40ebs (pridobljeno, 3. 6. 2025).

Novak, M. 2010. Eksistencialna analiza in psihoterapija. Ljubljana: Enologos.

Slovensko svetopisemsko drustvo. 1996. Sveto pismo stare in nove zaveze (E. Babnik, ur.). Ljubljana: Druzina.

Yalom, I. D. 1980. Existential Psychotherapy. New York: Basic Books.

68 TRETJIDAN 2025 2



MARIJA MARUSA KRAMLI MARMOLJA
V svetu, Kjer je laZje biti odvisen
kot ranljiv

In a World Where Dependency Is Easier
than Vulnerability

Povzetek: Razlogov za zasvojenost je veliko, in verjetno nikoli ne bomo mogli izpostaviti enega
samega vzroka kot odloc¢ilnega. Pomembno pa je, da se kot druzba zavedamo svoje soudeleZe-
nosti. Zaceti moramo pri skupnosti, saj smo kot celota mo¢ni le toliko, kolikor znamo poskrbeti
za najranljivejSe. Zasvojenost ni le osebna izbira, temve¢ pogosto odgovor na globoko notranjo
praznino in izgubo obc¢utka smisla. V druZzbi, ki poveli¢uje uspesnost, hitrost in individualizem,
¢lovek zlahka izgubi stik s seboj in s temeljnimi odnosi. Re§itve morda Se ne poznamo, vendar
vsekakor ne leZi v stigmi ali nadzoru, temve¢ v skupnosti, ki zna prisluhniti, drZati skupaj in
znova krepiti vero v druge, vase in v Boga. Odgovor je upanje.

Kljuéne besede: zasvojenost, ontoloski temelj, integracija sebstva, kulturna dezorientacija, not-
ranji stik, medosebne vezi

Abstract: There are many reasons for addiction, and we will probably never be able to pinpoint
a single cause as decisive. However, it is important that we, as a society, are aware of our shared
responsibility. We must start with the community, because we as a whole are only as strong as our
ability to care for the most vulnerable. Addiction is not simply a personal choice but often a re-
sponse to a deep inner emptiness and a loss of meaning. In a society that glorifies success, speed,
and individualism, it is easy to lose touch with oneself and with fundamental relationships. Even
though we may not yet know the solution, it certainly does not lie in stigma or control, but rather
in a community that knows how to listen, hold together, and reaffirm faith in others, in oneself,
and in God. The answer is hope.

Keywords: addiction, ontological foundation, integration of the self, cultural disorientation,
inner contact, interpersonal bonds

PSTHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 69



uUuvoD

SrediEEe, v katerem Se danes Zivi dedi$¢ina velike filozofske misli in kjer se kot moZnost priho-
dnostiznova odpira temeljna izkuSnja evropskega ¢loveka, je sama bit, razumljena kot zgodo-
vinska in izvorna resnica. Bit se ne razkriva kot nespremenljiva entiteta, temvec kot dogodek, ki
se uresnicuje v zgodovinskem dogajanju, tudi in predvsem v naSem ¢asu. S tem nismo preprosto
pasivni opazovalci zgodovine, temve¢ njeni aktivni udeleZenci, saj kot dedi¢i biti obenem nada-
ljujemo in soustvarjamo njen smisel. To razumevanje je osrednje za tisto, kar je Martin Heidegger
poimenoval misljenje zgodovine biti. Gre za miSljenje, ki se udejanja v obliki fenomenologije in
hermenevtike, ne kot tehni¢na metoda, temvec kot temeljni nacin razkrivanja resnice iz izku-
stva same biti. Heidegger tu ne zastopa le ene izmed mnogih poti sodobne misli, temve¢ nakaze
moznost resni¢nega misljenja v ¢asu, ki ga zaznamujejo eksistencialna nepristnost, pozaba biti,
izguba ontoloske orientacije in navidezna samozadostnost postmodernega ¢loveka. Klju¢nega
pomena je ponovno premisliti razmere sodobnega bivanja, v katerih se vedno bolj o¢itno kaze
razpad osnovnih eksistencialnih struktur.

Ena izmed najbolj zgovornih oblik tega razpada je pojav sodobnih zasvojenosti, ki jih je
mogoce razumeti ne le kot psiholoske ali druzbene patologije, temvec kot simptome globlje,
ontoloske izgube temeljnega stika z bitjo. Prehod v ontoloSko razseznost ¢loveka postaja ena
najzahtevnejsih eksistencialnih nalog dana$njega ¢asa. Ne gre za pridobivanje dodatnega znanja
ali informacij, temvec za temeljito preusmeritev ¢lovekovega bistvenega nacina bivanja. Ta pre-
obrazba ne izhaja iz zavestnega nacrtovanja ali voljnega delovanja in je tudi ni mogoce usvojiti
skozi obicajne procese ucenja. Gre za dogodek, ki odpira nov prostor ontoloske izkusnje, onkraj
ustaljenih nac¢inov razumevanja in nadzora. Zato se postavlja vpraSanje, od kod izvira moZnost
tako globoke preobrazbe ¢lovekovega bivanja. Kdo sploh je ¢lovek in kaj pomeni biti v ¢asu, ko je
ogroZen sam ontoloski temelj njegovega obstoja? (Urbanci¢ 2004, 34-35)

BIVANJSKA PRAZNINA IN BEG V ZASVOJENOST

Bit ¢loveka kot posameznika in skupnosti ter bit vsega bivajocega v vsaki zgodovinski epohi
pridobi edinstven in nezamenljiv znacaj. Vsaka doba oblikuje svoj svet s svojim redom,
svojo podobo ¢loveka in svojo versko ali sekularno usmerjenostjo. Zgodovina je zaporedje teh
epoh smisla biti, pri ¢emer se z vsakim obdobjem spremenita tudi nacin bivanja in razumevanje
samega sebe ter sveta. Bit ni nekaj nespremenljivega, temve¢ se skozi zgodovino razkriva v raz-
liénih oblikah, ki doloc¢ajo ¢lovekovo bivanje. Njen pojav ni posledica znanstvenega napredka,
temvec se ta v tak3nih pogojih Sele lahko razkrije. Ko se neka doba iz¢rpa, z njo ugasne tudi
njeno razumevanje biti, a prav v tem zatonu se odpira moznost novega zacetka. Tak prehod ni
plod volje, temvec izhaja iz same biti, kot miSljenje, ki ga je v sredisce filozofije znova postavil
Heidegger. Danes se ta spopad z resnico odvija v ¢asu razkroja temeljnih razmer bivanja. Ravno
znotraj tega miselnega prostora se odpira klju¢no vpraSanje izgube ¢lovekove domacnosti v
svetu in hkrati moZnosti vzpona nove zgodovinske ¢loveskosti. (Urbanci¢ 2004, 37-39) V sodob-
nem industrializiranem svetu, kjer nara$c¢ajo samota, stres, gospodarska negotovost in socialna
neenakost, se poglablja obup, ki je pogosto vzrok za zasvojenost z drogami. Ljudje se k uporabi
prepovedanih substanc ne zatecejo zaradi moralne Sibkosti ali bolezni, temve¢ pogosto kot
odziv na psiholo3ke in socialne stiske. Posledi¢no zasvojenost zahteva celostno obravnavo in ne
enostransko kaznovanje. Vzemimo za primer Portugalsko, ki je dekriminalizirala posedovanje
majhnih koli¢in prepovedanih substanc, namesto tega pa se osredotoca na zdravljenje ter tako
nasprotuje strozjim represivnim ukrepom, kot jih poznajo ZDA ali Filipini, kar odraza razli¢ne

70 TRETJIDAN 2025 2



paradigme v pristopih k reSevanju resne druzbene problematike. (Maté 2022, 21-26) Zasvoje-
nost nastaja v prepletu Stevilnih dejavnikov, vendar jo v svojem bistvu pogosto sprozi motena
Custvena dinamika. Gre za stanje, ki ne privede zgolj do kompulzivnega vedenja, temvec tudi do
postopnega umika posameznika iz druzbe. Lahko bi jo razumeli kot bolezen ¢ustev in ¢ustvene
komunikacije. Temeljni pogoji za njen razvoj so zasidrani Ze v zgodnjem otro§tvu, v kontinui-
ranem ¢ustvenem doZivljanju, ki otroka povezuje z njegovim okoljem. Ce ta vez ne temelji na
varnosti in odzivnosti, lahko otrok razvije nacine prilagajanja, ki v odraslosti postanejo plodna
tla za zasvojenost. (Tonioni 2013, 159) Najpomembnejsa lekcija, ki se jo otrok naucdi, je, ali je za
star§e pomemben. Ce se star$i ne odzivajo na njegova ¢ustva, otrok za¢uti, da ni pomemben, kar
vodi v iskanje varnosti in pozornosti skozi doseZke ali na druge nacine. Tako se kasneje trudi
nadoknaditi pomanjkanje samospoStovanja, ki je bilo v otrostvu okrnjeno. (Lamovec 1995, 303)
»Zasvojenosti izvirajo iz zatrte ljubezni, iz naSe zatrte sposobnosti ljubiti otroke tako, kot jih
je treba ljubiti, iz naSe zatrte sposobnosti ljubiti same sebe in drug drugega v skladu z nasimi
potrebami. Odpiranje src je pot do ozdravitve zasvojenosti - prebujanje soc¢utja do bolecine v
sebi in do bole¢ine povsod okrog nas.« (Maté, 2022) Najve¢ja napaka nase druzbe je bila, da
smo mladim zapustili svet brez trdnih temeljev vrednot in ljubezni. Njihova nemirna iskanja
in obcutljivost so plod pomanjkanja notranje varnosti. Prevaranti jim ponujajo kratkotrajne
obcutke srece, ki pa jim na dolgi rok prinasajo le praznino in razocaranje. Kot druzba moramo
najti mocan odgovor in ponuditi pravi smisel, saj brez njega mladi ostajajo izgubljeni. (Grzan
1999, 3-4)

SEBSTVO MED NOTRANJIMI GLASOVI

A lovekovo bivanje poteka v vec razsezZnostih, med katerimi izstopajo biolosko okolje, medo-
sebni odnosi ter odnos posameznika do samega sebe. Medosebni odnosi naj bi temeljili na
dialogu, vendar se pogosto zvedejo na formalne, tekmovalne ali napete oblike, kar zmanjSuje
njihov podporni namen. Odnos do sebe je notranje strukturiran in pogosto razklan, saj posa-
meznik v sebi dozivlja nasprotujoce si teZnje in glasove. Obstaja tudi odnos do kolektiva, kjer
se posameznik lahko odrece lastni avtonomiji v prid skupinski identifikaciji, kar lahko vodi v
izgubo obcutka osebne odgovornosti. Viktor Frankl opozarja, da za duSevno zdravje ni dovolj le
zadovoljevanje osnovnih potreb, ampak je kljuénega pomena prisotnost duhovnega smisla, ki
presega posameznika. V njegovi odsotnosti se pojavi bivanjska praznina, zaznamovana z obcut-
ki notranje praznosti, izgubljenosti in eksistencialne neizpolnjenosti. (Lamovec 1995, 126-127)
Dinamika med organizmom in okoljem ustvarja prostor, kjer se lahko odvijata tako rast kot
preizkus$nja. Stiska, ki se v tem procesu pojavi, ni nujno zgolj ovira ali bolecina, temve¢ lahko
postane pomemben signal za razvoj sebstva. Dihotomija med subjektivnim jazom in okolico ni
stabilna danost, temvec je pogojena z izkuSnjami. Sebstvo pri tem deluje kot aktiven in odziven
sistem, ki presoja, kaj podpira njegovo celovitost in kaj jo ogroza, ter na podlagi tega izbira smer
delovanja. Te odlocitve pogosto niso povsem zavestne, saj imajo pomembno vlogo tudi nezave-
dni deli, ki vplivajo na naSe odzive in doZivljanje. Ko stisko prepoznamo ne le kot breme, temvec
kot sporocilo ali klic k spremembi, lahko v njej najdemo priloZnost za rast, za oblikovanje novih
meja in globlje povezanosti s samim seboj. (ZorZ 1995, 20) Nasa notranja mnogoterost ni znak,
da je z nami nekaj narobe. Gre za naraven del nase zavesti. V sebi nosimo razli¢ne dele, nekateri
izmed njih nas sku3ajo za$§cititi, drugi nosijo bolecino, tretji si Zelijo, da rastemo. Zaradi teh razlik
v nas v€asih ¢utimo notranje napetosti, a to ne pomeni, da smo §ibki. Druzbeni diskurzi pogosto
spodbujajo ideal notranje enotnosti, pri ¢emer je notranja pluralnost pogosto interpretirana kot
fragmentacija, ki jo je treba preseci ali utisati. A resni¢no zdravljenje se za¢ne takrat, ko vsak del

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 71



sebe za¢nemo sprejemati kot pomemben del nase ¢loveskosti. (Schwartz 2024, 21-23) Kot pravi
Viktor Frankl: »Niso pomembne znacilnosti naSega znacaja niti teZnje in nagoni sami po sebi,
temvec odnos, ki ga zavzamemo do njih. ZmozZnost zavzeti tak$en odnos pa nas dela ¢loveske.«
(Maté 2022, 471)

OBLIKOVANJE JAZA

ozivljanje ni zgolj pasivna recepcija draZljajev iz zunanjega okolja, temve¢ kompleksna,

dinamic¢na in strukturirana psiholo$ka funkcija, v kateri se prepletajo zunanje okoli3¢ine
ter notranje vsebine, kot so spomini, telesni obc¢utki, prepric¢anja in ¢ustva. Ta proces omogoca
vzpostavitev celostne subjektivne izkuSnje posameznika v svetu, pri ¢emer ima klju¢no vlogo
metadozivljanje, sposobnost socasnega dozivljanja in reflektivnega opazovanja lastnih notranjih
stanj. Gre za integrativni mehanizem, ki pretekle izku$nje povezuje s sedanjim trenutkom in
prispeva k oblikovanju pomena ter usmerjanju delovanja. Posameznik se tako ne odziva zgolj
avtomaticno ali refleksno, temve¢ na nacin, ki je eksistencialno umescen in notranje smiseln.
Zavedanje notranjih in zunanjih draZzljajev odpira prostor za psiholosko preobrazbo, veéjo avto-
nomijo in razvoj pristnega ob&utka notranje svobode. (ZorZ 1995, 22) V tem kontekstu je zazna-
vanje nelocljivo povezano z dozivljanjem, ki presega zgolj registracijo zunanjih drazljajev in se
uresnicuje kot aktivna integracija notranjih psihi¢nih vsebin z zunanjim svetom. Posameznik
ne zaznava resni¢nosti kot objektivno danost, temvec¢ jo soustvarja skozi notranje strukture
pomena, ki so pogojene z izku$njami, telesnimi obcutki, spomini in prepricanji. Klju¢no vlogo
pri tem ima sposobnost metadoZivljanja, ki omogoca refleksijo lastne izku$nje ter vzpostavitev
notranje koherence med tem, kar posameznik obcuti, in tem, kar zaznava. Tak$no oblikovanje
izku$nje ustvarja temelje za notranjo orientacijo in odgovorno eti¢no delovanje, saj posameznik
ne deluje ve¢ na podlagi impulzov ali zunanjih pri¢akovanj, temve¢ iz zavestno oblikovane-
ga odnosa do sebe, sveta in drugega. Vrednote pri tem ne nastopajo le kot abstraktna merila,
temvec kot uteleSeni orientacijski vzorci, ki usmerjajo doZivljanje in omogocajo vzpostavljanje
globlje osebne in medosebne smiselnosti. (Peterson 2025, 20-23) Ontolo$ka negotovost, kot jo
opisuje Laing, predstavlja temeljno motnjo v ob¢utku lo¢enosti in celovitosti jaza. Posameznik,
pri katerem so meje med notranjim jazom in zunanjim svetom zabrisane, izgublja ob¢utek var-
nosti in stabilne identitete, kar vodi v dozivljanje telesa kot tujega, zmanjSano spontanost ter
obcutek derealizacije vsakdanjega Zivljenja. V takem stanju notranje doZivljanje postane edini
Se dostopen vir izkusnje, vendar brez jasnih meja in relacijske opore ne zadostuje za vzpostavitev
trajnejSe psihi¢ne koherence. OntoloSka gotovost se zato kaZe kot klju¢na podlaga za celostno
in pristno bivanje v svetu. (Lamovec 1995, 128) Kot nadaljevanje ontolo$ke negotovosti se lahko
pojavi konfluenca, ki ne pomeni zgolj izgube meja med posameznikom in okoljem, temve¢ tudi
zlitje notranjih funkcij in impulzov, ki bi morali ostati lo¢eni. Ta pojav je normalen pri novoro-
jenckih, ki Se razvijajo sposobnost lo¢evanja sebe od zunanjega sveta. Ko pa se te meje zabriSejo
pri odraslih, posameznik izgubi jasno razlo¢evanje med tem, kar doZivlja, in tem, kar ga 3¢iti, kar
vodi v notranjo dezorganizacijo, kroni¢no napetost in psihosomatske simptome. Telo in psiha
izgubita notranjo usklajenost, kar kaZe na razpad temeljne strukture jaza. V tak§nem stanju zgolj
odpravljanje simptomov ni zadostno, temvec je potrebno postopno obnavljanje notranjih meja,
diferenciacije in uteleene izkusnje jaza. Sele s ponovnim stikom z lastnimi ob¢utki, potrebami
in telesnostjo lahko posameznik za¢ne vzpostavljati stabilnejsi obcutek sebe kot celostnega in
avtonomnega subjekta. (Zorz 1995, 27-28)



ISKANJE SMISLA

Vsak medosebni odnos lahko prispeva k potrditvi ali zanikanju posameznikovega doZivlja-
nja. Sprejemanje in validacija ¢ustev sta klju¢na dejavnika pri oblikovanju notranje stabil-
nosti ter obcutka varnosti in samovrednotenja. (Lamovec 1995, 130) Pomembno je prepoznati,
da vzgojno-izobrazevalno okolje ne vpliva le na kognitivni razvoj, temvec¢ tudi na oblikovanje
posameznikovega notranjega sveta. Odnosi, ki jih mladi vzpostavljajo z ucitelji, lahko klju¢no
prispevajo k ob¢utku sprejetosti, varnosti in samovrednotenja. U¢itelj, ki zna zacutiti in potrditi
doZzivljanje u€enca, vzpostavlja prostor, v katerem se u¢enec lahko razvija kot celovita osebnost.
TakSen odnos presega zgolj prenos informacij, saj postane vzajemni proces oblikovanja ¢lovec-
nosti, kjer je validacija ¢ustev temeljna za razvoj eti¢ne orientacije, psiholoske stabilnosti in spo-
sobnosti za samostojno presojanje. (Grzan 1999, 25) Mladi danes pogosto Zivijo s teZavami, ki so
posledica prevelike za3¢ite in pomanjkanja odpornosti. Svet je krut, a ravno zato je pomembno,
da se mladi naucijo soocati z realnostjo in iskanjem smisla, ki presega povrsinske vrednote. Brez
vere, bodisi v Boga ali vsaj v temeljne vrednote, ostajajo izgubljeni in ranljivi. (GrZzan 1999, 31-32)
Ko ljudstvo izgubi vero, izgubi tudi svojo usmeritev in temeljni ob¢utek smisla. Vera ni zgolj ab-
strakten pojem, temvec notranja gonilna sila, ki omogoca kolektivno povezanost, odpornost in
orientacijo v ¢asu negotovosti. V njeni odsotnosti se za¢ne razpad skupnosti. Takrat nastopi kaos,
ki ga spremljata razkroj vrednot in izguba osebne ter skupne identitete. Ljudje, oropani zaupanja
v vi§ji smisel, postanejo ujeti v stanje strahu, dvoma in pasivnosti, kjer se vloge Zrtev in zatiralcev
pogosto prepletajo. Tisti, ki Se ohranjajo vero in notranjo drZo, postanejo tar¢a posmeha, saj nji-
hova prizadevanja motijo prevladujoce razpolozenje obupa. Ravno v takih okoli§¢inah postane
vera odlo¢ilna za preZivetje posameznika in skupnosti. Pot do obljubljene deZele ni le politi¢na
ali zgodovinska, temve¢ predvsem moralna in psiholoska pot, ki zahteva vztrajnost, zvestobo
notranjemu poslanstvu ter pripravljenost na skupno odgovornost. Le tako je mogoce preseci
razpad in najti pot k svobodi, rasti ter ponovni vzpostavitvi clove$kega dostojanstva. (Peterson
2025,399-410) V iskanju preseZznega smisla in notranje usmeritve vest presega vlogo moralnega
korektiva ter deluje kot ustvarjalna sila, ki spodbuja rast, pogum in preseganje samega sebe. To je
notranji klic k zavestnemu prevzemanju odgovornosti za lastno Zivljenje in vlogo v svetu. Clovek
kot bitje, ki presega bioloSko danost, si naravno prizadeva postati gospodar svojega bivanja, ne
zaradi potrebe po nadzoru, temvec zaradi Zelje po smiselni in vrednotno zasidrani eksistenci.
Slediti tej usmeritvi pomeni doZivljati svet kot poklicanost, kjer se odpirajo moznosti eti¢nega in
duhovnega zorenja. Zivljenjska zgodba postane prostor prepoznavanja visjega reda in odgovor-
nega sodelovanja z njim, kar presega posamezne koristi in se ume3¢a v §irSo duhovno strukturo
sveta. (Peterson 2025, 24)

KO RANLJIVOST POSTANE MOC

asvojenost se §iri kot tiha epidemija, ki je v naSi druzbi pogosto spregledana ali prikrita.

Ceprav je njen vpliv Siroko razsirjen, se mnogi $e vedno izogibajo odprtemu priznanju pro-
blema. Le s soo¢enjem z resnico lahko za¢nemo iskreno ukrepati v upanju iskanja re§itve. (Grzan
1999, 23) Iskanje zunanjih virov smisla in olajSanja pogosto vodi v za¢aran krog zasvojenosti, ki
ni vezan zgolj na dolocene predmete ali vedenja, temve¢ predvsem na odnos do njih. Notranja
praznina, ki jo posameznik skusa omiliti s skrajnostmi, ostaja neizpolnjena, saj zunanji drazljaji
ne morejo zapolniti globljega ob¢utka nesmisla. Praznina sama po sebi ni problemati¢na, temveé
predstavlja neizogiben del ¢loveSke izku3nje, ki pa jo pogosto poskuSamo prezreti ali zamenjati
za lastno identiteto. Zavestno sprejemanje te praznine, brez pani¢nega bega, zahteva pozornost,

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERAPIJA 73



potrpeZljivost in notranjo voljo, kar omogoca zacetek procesa integracije in zdravljenja. Tako za-
svojenost ni zgolj izraz povrSinskega problema, ampak odraz globljih eksistencialnih izzivov, kjer
preZivetje trenutka postane temeljni cilj na poti k obnovi celovitosti posameznika. (Maté 2022,
289-295) Notranja odrezanost ustvarja zacaran krog, v katerem posameznik i§¢e zadovoljstvo in
smisel v zunanjih virih, a ti ne zadostijo globljim potrebam. Vztrajanje v tak§nem stanju vodi v
nadaljnjo izgubo stika s seboj, kar poglobi obéutek praznine in notranje nemirnosti. Kljub temu
pa vsak posameznik nosi v sebi del nepoSkodovanega notranjega jaza, ki je sposoben za poveza-
vo in okrevanje. Proces zdravljenja se pri¢ne s sprejemanjem lastne bolecine in ranljivosti, kar
omogoci postopno umiritev la¢nega duha in ponovno vzpostavitev notranjega ravnovesja. Tako
se odpira pot k celostni integraciji in pristnejSemu doZivljanju samega sebe. (Maté 2022, 39-42)
Notranja odrezanost in iskanje zadovoljstva v zunanjih virih sta pogosto povezana z zgodnjimi
izku$njami navezanosti, ki pomembno vplivajo na nevrobioloski razvoj posameznika. Razvoj
dopaminskih in opioidnih sistemov, limbi¢nega sistema ter moZganskih struktur, odgovornih
za uravnavanje custev in stresa, je odvisen od kakovosti odnosa s skrbniki. Izguba varne nave-
zanosti zmanj$a klju¢ne nevrotransmiterje, kar oteZuje aktivacijo uma in prilagajanje na izzive.
Otroci brez ¢ustvene varnosti razvijejo manj prilagodljive vzorce vedenja, ki ovirajo zdrav psiho-
loski razvoj. Ta ranljivost povecuje dovzetnost za psihoaktivne snovi, ki za¢asno olajsajo stisko in
lahko privedejo do zasvojenosti. Zasvojenost ni le beg pred bolec¢ino ali vpra3anje izbire, temvec
izraz ranjenega temelja doZivljanja sveta, ki zahteva celosten pristop k zdravljenju. (Maté 2022,
261-275) Ce posameznik ne zna postaviti meja zunanjim pri¢akovanjem, ¢etudi dobronamernim,
njegova potrditev izgubi pristnost. Brez notranje diferenciacije in avtonomnega odnosa do sebe
odloc¢anje nima ontoloske teZe in postane zgolj odzivno in pogojeno. Okrevanje iz zasvojenosti
presega spremembo vedenja ter zahteva globoko zavedanje in notranjo transformacijo. Zasvo-
jeni jaz je pogosto ohromel in pod notranjim stresom, kar vodi v zanemarjanje ¢ustev, potlace-
vanje avtenti¢nega izraza ter zanikanje temeljnih potreb po ustvarjalnosti, smislu, povezanosti
in intimnosti. Ti elementi so ontoloski temelji ¢lovekovega bitja, ki so v zasvojenosti pogosto
razrahljani ali neizoblikovani. Tako kot v ekologiji ni dovolj, da odstranimo neZelene rastline,
temvec moramo ustvariti pogoje za rast, tudi v okrevanju ni dovolj opustiti na zasvojeno vedenje,
temvec je treba vzpostaviti pogoje za ponovno uteleSenje in utemeljitev v resni¢nem jazu. Re-
sni¢na treznost pomeni vec¢ kot abstinenco; pomeni vzpostavitev polne avtonomije in celovitosti.
Sele takrat lahko posameznik s so¢utjem pogleda na svoj pretekli zasvojeni jaz kot na ranjen,
pogojen in razcepljen del svoje zgodbe ter priznava njegovo omejenost brez obsodb, podobno kot
lik Ostrzka. »Kako trapast sem bil, ko sem bil lutka.« To ni obsojanje, temvec priznanje, da je bil
neko¢ na$ jaz votel, pogojen in izgubljen ter da sedaj znova postaja celovit. (Maté 2022, 481-486)
Razlodevanje med notranjimi deli osebnosti in bremeni, ki jih ti deli nosijo, ponuja bistven okvir
za poglobljeno razumevanje zasvojenosti. Namesto da odvisnost obravnavamo kot znak razkro-
jene enotne identitete, jo lahko razumemo kot izraz kompleksne notranje dinamike, v kateri po-
samezni deli, pogosto motivirani z Zeljo po za3¢iti ali omilitvi bole¢ine, prevzemajo vzorce vede-
nja, ki se navzven kazejo kot destruktivni. Zasvojeni del pogosto funkcionira kot notranji varuh,
ki skusa zagotoviti preZivetje v pogojih ¢ustvenega in psihi¢nega stresa. Terapevtski pristop, ki
taksne dele prepoznava in vkljucuje, odpira prostor za socutje in dialog, kar omogoca postopno
preoblikovanje notranjih konfliktov. Namesto zatiranja zasvojenosti ta nacin dela spodbuja spre-
jemanje in integracijo, kar vodi do vedje notranje povezanosti ter krepitve obcutka celovitosti in
avtonomije posameznika. (Schwartz 2024, 37-38) Namesto da zatiramo problemati¢ne dele sebe,
jih moramo zaceti posluSati ne skozi analizo, temve¢ s prisotnostjo, ki dopusca razkritje resnice,
tudi Ce ni prijetna. Notranji glasovi in destruktivni vzorci so pogosto ranjeni deli, ki Zelijo biti
slifani in vklju¢eni. Ce obravnavamo le simptome brez razumevanja globljih vzrokov, se za¢arani

74 TRETJIDAN 2025 2



krog ponavlja. Sprememba zahteva premik od zavracanja k sprejemanju, od kontrole k razume-
vanju in od izolacije k povezanosti. Bole¢ina in izguba stika z notranjo svetlobo sta klic k vrnitvi
k obcutku celovitosti, ki daje smisel bivanja. Potrebujemo nov pogled na ¢loveka kot bitje odnosa
in povezanosti in ne le kot izolirano bitje. Dana3nja stanja so izraz razpada ontoloskega temelja,
izgube stika s sredino, kjer se razkrivata resnica in smisel. Zato moramo ustvariti prostor, kjer
temni deli niso sovrazniki, ampak nosilci pozabljene svetlobe, ki kli¢ejo k ponovni povezanosti s
samim seboj, skupnostjo ter svetom. (Schwartz 2024, 15-17)

SKLEP

Presumpcija, da bi vojna lahko koncala vse vojne, se je izkazala za zmotno, saj se principa so-
vraznosti in nadzora, znacilna za vojskovanje, pogosto prenasa tudi na druga druzbena pod-
ro¢ja. Tako danes govorimo o »vojni proti rakug, »vojni proti revi€ini« ali »vojni proti drogame,
kar razkriva globoko zakoreninjen vzorec zatiranja namesto pristopa, ki bi temeljil na celjenju in
razumevanju. Namesto da bi k tezavam pristopali z negovanjem, podporo in odnosno obcutlji-
vostjo, se Se vedno zatekamo k strategijam locevanja, kontrole in obsodbe, tudi v primeru ¢loves-
ke stiske. Posamezniki, ki trpijo, ne potrebujejo represije, temvec varen prostor, v katerem lahko
obstajajo brez stigmatizacije, izkljucevanja ali prisilnega prilagajanja normam. Paradoksalno
pa so pogosto prav strokovnjaki, katerih poklic temelji na socutju, tisti, ki zaradi sistemskih
pritiskov, formalnih pri¢akovanj in institucionalnih norm izgubijo stik z empatijo in ustvarja-
jo e vecjo distanco do trpecih. Tak$na paradigma ne omogoca resni¢ne pomoci, temve¢ ovira
proces okrevanja, saj ne uposteva celostne narave ¢loveskega bitja in njegovih pristnih potreb po
odnosu, smislu in varnosti. (Maté 2022, 49-51) Temeljita preobrazba problematike zasvojenosti
zahteva ne le sistemske in celostne spremembe pristopov, temvec tudi obnovo vere in upanja kot
kljucnih eksistencialnih sil, ki posamezniku omogocajo ponovno vzpostavitev notranje poveza-
nosti, smiselne naravnanosti ter trajnostnih moZznosti za okrevanje.

REFERENCE

Grzan, Karel. 1999. V svetu omame: droga na Slovenskem. Ljubljana: DruZina.

Lamovec, Tanja. 1995. Ko resitev postane problem in zdravilo postane strup. Nova Gorica: Lumi.

Maté, Gabor. 2022. V svetu laénih duhov: bliZnja sreanja z zasvojenostjo. Prev. Jure Sedet. Ljubljana: Primus.
Peterson, Jordan B. 2025. Mi, ki se bojujemo z Bogom: percepcije boZanskega. Prev. Niki Neubauer. Ljubljana: DruZina.

Schwartz, Richard C. 2024. Ni slabih delov: zdravljenje travme in obnovitev celovitosti z modelom notranjih druZinskih sistemov. Prev.
Milan Zlof. BreZice: Primus.

Tonioni, Federico. 2013. Ko internet postane droga: kaj morajo starsi vedeti. Nova Gorica: Zdravstveni dom.
Urbandi¢, Ivan. 2004. Nevarnost biti: krokiji o duhu evropskosti. Ljubljana: Nova revija.

Zor, Bogdan. 1995. Stiska je lahko tudi izziv: kratkotrajna izvendruZinska obravnava: gestaltisticen pristop za pomo¢ otrokom in mlado-
stnikom v stiski. Nova Gorica: Educa.

PSIHOLOGIJA IN DRUZINSKA TERA 75



76

[RETJIDAN

[NS)

B

NS]

SMILJAN TROBIS

Pesniku

Veliko si mi dal,

ko me je ob tebi spoznanje poucilo,
da sva si enaka.

Pesnik si

in angel ustvarjalcev

naju oba tepe in spodbuja no¢ in dan.
Ce odstranim neéistost in klobuke,
imetje in misljenje,

ostane le aorta, ki vodi iz srca.

Zdaj razumem tvoj mir.

Sprejel si,

da smo pesniki velikokrat nesre¢ni.
To sem sprejel tudi jaz,

avsvojem dnu najdem

tiho sladkost upanja,

ki izpolni celo moje bitje z radostjo.
Oba bova 3e zapisovala pesmi

v zavedanju,

da duh svetega vedno govori prav.

Pretvorba

Boli te, a ne gre za bole¢ino in stisko.
Ne moreta ti gospodovati,

ker sta le orodje v rokah Boga.
On te z bolecino ljubi.
Odstranjuje, kar nisi ti,

ki siljubezen.

Tu gre za visje stvari.

Za pretvorbe

na tvoji dolgi poti

med kamenjem in soncem,
poti, ki se v spirali dviga

v vedno nove razsezZnosti.



Umetnikova
uresnicitev darovanja

Ni¢ ne biva samo zase, stvari in pojmi se povezujejo,
darujejo se drug drugemu,

na videz nepovezljivo postaja povezljivo.
Kamen se poveZe z glasbo,

da iz njega zapleSejo angeli

in glasba se povezuje s kamnom,

da se utrdi njeno zlahtno sporocilo.

Zalost se poveZe s sre¢o pridobljene modrosti
in potolaZena odkrije viji smisel,

sreca se poveze z Zalostjo,

da se ob Zalostnem ¢loveku napolni s svetostjo.
Bolecina se daruje biseru, ko ga ustvari,

biser se daruje bolec¢ini, umiri jo,

potem ko oba izmijeta slabo iz stvari in iz ljudi.
Umetnik Zivljenja in umetnik lepote

uresnicita to odlocilno povezavo,

to dobrotno darovanje,

da dobro postane vidno, lepo in vabljivo:

ker umetnikovo sporocilo ni samo v umetninah,
nosi duha, prisotnega in vse ljubecega duha,

ki sam od sebe vztrajno in brezmejno povezuje.

KRSCANSKO RELIGIOZNO LEPOSLOVJE

77



DOMEN KOS

Marija, vzor in model Cerkve

Njegova mati je rekla streZnikom: »Kar koli vam reCe, storite.« (Jn 2,5)

Ko me ravnanje ali v€asih Ze samo nastop neke osebe priteguje s svojimi izstopajo¢imi lastnost-
mi in v meni vzbuja Zeljo po posnemanju, se s¢asoma vprasam, ¢emu je tako; kaj na tisti osebi me
privlaci, zakaj bi Zelel »biti kot on /ona«. Ve¢inoma nato ugotovim, da je posnemati osebo oziroma
kopirati njene lastnosti in dosezke tezko izvedljivo ter hkrati za moje pocutje nenaravno. Tezko je
stopiti v koZo drugega, privzeti njegov Zivljenjski nacin ali vsaj dolo¢ene vzorce in obenem ostati
»jaz« — avtenti¢no to, kar mi je bilo privzgojeno, kar mi je preslo v navado, e bolj pa to, kar mi je
dano, da postajam. Na koncu pa tudi zacetna motivacija, ki izhaja iz ¢udenja ali prevzetosti nad
drugim, Cesar sam ne dosegam, kaj hitro usahne.

Podoben vtis ¢lovek lahko dobi pri svetnikih, Se posebej pa pri Devici Mariji. Cerkev nam jo v
dokumentih 2. Vatikanskega vesoljnega cerkvenega zbora, Se posebej v Dogmatic¢ni konstituciji
o Cerkvi (Lumen Gentium, odslej LG), ponuja kot zgled, vzor, model - skratka kot osebo, ki bi jo
najbolj od vseh lahko posnemali in bi pred njo ostrmeli zaradi njene ¢loveske popolnosti. Pogosto
se v praksi vernika zgodi, da potem tudi Marijina figura vstopi v zgoraj opisani miselni proces, ko
¢lovek po dolo¢enem zacetnem navduSenju enostavno utrujen odneha, ker navsezadnje vidi, da
je bolje ostati to, kar je, kot pa z naprezanjem zasledovati cilj postati »alter Marija«.

V Cerkvi pa je samo en »alter«, nalter Christus«. Torej vsak majhen vzor, ¢e je poSten in svetni-
$ki, diSi po Kristusu in kristjana na koncu pripelje do Kristusa in njegovega nacina Zivljenja. »To
mislite v sebi, kar je tudi v Kristusu Jezusu.« (Flp 2,5) Vsaki¢, ko na nekom ob¢udujem doloceno
vrlino, bi moral pomisliti, ali zaradi nje in po njej v tem ¢loveku zares lahko prepoznam Kristusa.
Ali je ta lastnost omejena zgolj na raven ¢loveSke ustvarjalnosti in napredka ali pa je morda vanj
»poloZena« od zgoraj, da bi bila negovana in bi rasla ter obogatila njegove naravne danosti v so-
delovanju z Bozjo milostjo. NajvzviSenejsi zgled tega sodelovanja gledamo prav v Devici Mariji.

Toliko bolj torej ona, ki je bila od spocetja zaznamovana s posebnimi darovi in milostmi, da
bi bila lahko vsa v sluzbi Boga, ni podoba in model sama zase. Za njo stoji Kristus. Tudi ona je
odtis Kristusa, za kar je bila poklicana, kot prva na toliko odli¢nejsi nacin in s tako posebnim
poslanstvom, postati Bogorodica, mati Boga-¢loveka. Njeno ¢lovesko (enako nasi, samo po
sebi umrljivo) naravo in povezanost s ¢loveskim rodom je Bog uporabil in prepojil s Svetim
Duhom, daje lahko dala v vsakem pomenu besede prostor Bogu (ni zastonj, da jo tradicija klice
tudi »sveti$ce Svetega Duha«). Nacrt njenega Zivljenja, ki obenem zarisuje tudi nacrt Cerkve, je
Pavel na preprost nacin podal Ze Filipljanom: zediniti se s Kristusom. Vse to pomenljivo ube-
sedi dogmati¢na konstitucija o Cerkvi: »In ko je z vsem srcem in neovirano od kakr§nega koli
greha sprejela odreSitveno Bozjo voljo, je sama sebe kot Gospodovo deklo popolnoma posvetila
osebi in delu svojega Sina in je tako pod njim in z njim sluZila po milosti vsemogo¢nega Boga
skrivnosti odreSenja.« (LG 56) To je bil njen nacin Zivljenja, popolnoma usmerjen stran od sebe,
osredotocen na Kristusa. Iz te zavestne poniznosti in pokors¢ine izvirata moc¢ in privla¢nost
njenega vzora, ki je dale¢ od kakr$nega koli »kulta osebnosti, ko bi iz Marije naredili boginjo
ali samostojeco ikono.

78 TRETJIDAN 2025 2



Razliko povzroca tudi dejstvo, da se nam ona sama ne vsiljuje v posnemanje. Jezus na krizu - v
trenutku najvecjega razodetja BozZje darovanjske ljubezni, ko ostane kot Sin sprejet in ljubljen
edinole v najsvetejSem odnosu s svojim Ocetom - sam neposredno izroci ¢loveskemu rodu Marijo
za mater in uditeljico Zivljenja. Takrat Marija postane most, ki - polna Svetega Duha - premosca
BoZjo nedostopnost; ona ve, kako ljubi Bog in kako to ljubezen lahko izkusi tudi ¢lovek. »,Glej,
tvoja mati!‘ In od tiste ure jo je u¢enec vzel k sebi.« (Jn 19,27) Kot bi Jezus tedaj Janezu Zelel reci:
»Pokazal sem vam na sebi, sedaj me glejte in hodite za menoj po njej!«

Kar koli torej Cerkev v svojih udih gleda in posnema na Mariji, v vsem gleda in posnema to,
kar je za Marijo in njeno osebo predvidel Bog Oce. Zato je tudi Cerkev povabljena, da se v skrbi
za svetost vedno ravna v duhu pokorsc¢ine BoZji besedi, ki ji je bila izro¢ena v varstvo in premis-
ljevanje kot sami Devici Mariji (prim. Lk 2,19). Njen »Kar koli vam rece, storite« (Jn 2,5) je naj-
lepSa predstavitev in povzetek Marijine »Zivljenjske filozofije« globoke vdanosti, pokors¢ine in
zaupanja v BoZji naért. Tudi Cerkev lahko danes in v vseh ¢asih ostane zvesta Kristusu in na poti
odre3enja le iz posluSnosti in prepusc¢anja iniciative Svetemu Duhu.

V LG 64 je mocno poudarjeno, da to, kar Cerkev v Mariji najbolj ceni in posnema, niso dosezki
in presezki njene ¢loveske dimenzije, temvec BoZje kreposti: vera, upanje in ljubezen. Poudarjeno
je, da tako kot Marija tudi Cerkev (p)ostaja devica, ko se trudi z mo¢jo Svetega Duha v svojih udih
te kreposti varovati, to je jih ohranjati neomadeZevane, kakr3ne je prejela in jih prejema po svojem
Zeninu Kristusu. Obenem pa, ¢lovesko nerazumljivo, prav tako kot pri Mariji, Cerkev isto¢asno po-
staja tudi mati. Marija je deviSko rodila BoZjega Sina, ga vzgajala in spremljala na vsej njegovi poti
Zivljenja do poveli¢anja, s tem pa tudi sama postala pridruzena njegovemu kraljevanju do konca
Casov; Cerkev po svojem oznanjevanju in zakramentu svetega krsta rojeva in spremlja za novo in
neumrljivo Zivljenje vse tiste, ki postanejo BoZji otroci po veri. To rojevanje »od zgoraj« pa je sad te
iste materinske ljubezni, s katero je Devica Marija tako zvesto izvr§evala Ocetovo voljo.

Marija tako vse do konca sveta ostaja navzoca - ob Kristusu, v Cerkvi — kot duhovni vzor ma-
terinstva in deviStva. In kot re¢eno, nam kaZe na kon¢ni cilj s tem, da je prehodila pot odreSenja
v Kristusu na najodli¢nej$i nacin; to je nacin, ki ga lahko Cerkev varno posnema in ga predlaga
vsakemu verniku. Tako o Mariji zapisuje dogmati¢na konstitucija o Cerkvi: nKo Cerkev poboZno
premisljuje o njej in zre nanjo vluci uclovecene bozje Besede, prodira s spostljivostjo v notranjost
najgloblje skrivnosti u€lovefenja ter se bolj in bolj upodablja po svojem Zeninu.« (LG 65)

V Marijinem zgledu imamo vsi zagotovilo varne poti svetosti in moc¢no poZivitev naSega
upanja, da hoditi za Kristusom ni zaman. To navsezadnje potrjuje tudi verska resnica o Mariji-
nem vnebovzetju. Upodabljati se po njem, da bi bili z njim zdruZeni v ve¢nosti, je obce porostvo
kristjana, ki je ne le v Kristusu, temvec tudi v Mariji Ze »meso postalo«.

»Alter Christus« torej, in ne »alter Marija«. Pa vendar vsak otrok posnema svojo mater in za
njo ponavlja geste, ko ga ta uci prvih korakov v samostojno Zivljenje. Ko odraste, ugotovi, da je
prav po vzgoji svoje matere uspel vstopiti v §irSo mreZo medcloveskih odnosov; materina skrb
za otrokov celostni razvoj ga je izvila iz zaprtosti samega vase. Obenem ga ni navezala nase, da
bi ji do konca Zivljenja slepo sledil pri vsakem koraku, temvec ga je ob pravem ¢asu opremila in
ponizno prepustila svetu, da vanj vstopi in ga sooblikuje po njenem zgledu.

Tako je Marija na$ vzor in model: ne bo nas pustila opeharjene in osramocene, ker je ne do-
segamo ali presegamo. Nasprotno, bolj ko premi$ljujemo o njenem nacrtu Zivljenja ter v njem z
otrosko Zeljo po odkrivanju iS¢emo navdih za svojega, bolj trdno ostajamo sinovi Cerkve in odgo-
vorni skrbniki milosti, ki nam priteka po njenem Sinu. »Njegova mati je vse te stvari ohranila v
svojem srcu.« (Lk 2,51)

ESE] 79



19 LB T AV g

VBRI
-t 5

b

2025

\

TRETJI DAI

80



DANIJEL KASNAR

Vloga Abrahama v Koranu

Povzetek: Clanek obravnava vlogo Abrahama (Ibrahima) v Koranu, in sicer s posebnim poudar-
kom na njegovih nazivih. Sveta knjiga islama pripisuje Ibrahimu ve¢ klju¢nih nazivov, kot so
khalil (BoZji prijatelj), hanif (pravi monoteist), imam (vodja), siddiq (resnicoljubni), nabi (prerok)
inrasal (poslanec). Prispevek predstavlja primerjavo med koransko in svetopisemsko pripovedjo
o oznanilu Izakovega rojstva, ki osvetljuje tako tematske podobnosti kot klju¢ne teoloske raz-
like. V Koranu je Abraham prikazan kot zgled popolne pokor§¢ine Bozji volji, medtem ko je v
Svetem pismu odnos o¢aka vere z Bogom bolj dinamicen, Se posebej v kontekstu pogajanj o usodi
Sodome. To nasprotje izpostavi temeljne razlike med islamskim in judovsko-kr§¢anskim razu-
mevanjem odnosov med Bogom in ljudmi, svobodne volje in preroske vloge.

Kljucne besede: Abraham (Ibrahim), hanif, Izakovo rojstvo, Sarin smeh, sodba Sodome

Abstract: This article examines the role of Abraham (Ibrahim) in the Qur'an, with a particu-
lar focus on his titles. The holy book of Islam attributes several key titles to him, such as khalil
(friend of God), hanif (true monotheist), imam (leader), siddiq (truthful), nabi (prophet), and rasil
(messenger). The paper also compares the Qur'anic and biblical narratives of Isaac’s annunciati-
on, highlighting both thematic similarities and key theological differences. The Qur'an portrays
Abraham as a model of total submission to God's will, while the Bible presents his relationship
with God as more dynamic, especially in the context of the negotiations over the fate of Sodom.
This contrast highlights the fundamental differences between Islamic and Judeo-Christian un-
derstandings of the relationship between God and human beings, free will, and the prophetic
role.

Keywords: Abraham (Ibrahim), hanif, the birth of Isaac, Sarah’s laughter, the judgment of Sodom

uvoD

braham - v Koranu znan kot Ibrahim - je ena (od) osrednjih osebnosti islamske tradicije, saj

ga muslimani spo3tujejo kot preroka, voditelja in vzornika neomajne vere. Med Stevilnimi
dogodki v njegovem Zivljenju ima v koranski pripovedi posebno mesto oznanjenje rojstva Izaka
(Ishaka). Tako kot v Svetem pismu tudi v Koranu ta zgodba predstavlja izpolnitev BoZje obljube
in ponazarja BoZje posredovanje v ¢loveski zgodovini. Ceprav imata svetopisemska in koranska
pripoved skupne elemente, vsaka izpostavlja razli¢ne vidike dogodka ter oblikuje svoje teolosko
sporocilo. Cilj prispevka je analiza te zgodbe glede na zapise v obeh svetih knjigah ter prikaz
njunih podobnosti in razlik. A preden se poglobimo v primerjavo, je klju¢no razumeti, kdo je bil
Abraham v Koranu. Koransko besedilo mu namre¢ pripisuje razli¢ne nazive, ki kazejo na njegov

RELIGIOLOGIJA 81



edinstven status in vlogo v islamski misli. Prvo poglavje ¢lanka bo zato osredotoceno na te nazive
in njihov pomen, s ¢imer bo vzpostavljena podlaga za razumevanje, kdo je Abraham v islamu.

1. ABRAHAMOVINAZIVIV KORANU
A) KHALIL (PRIJATEL))

Eden od najbolj znanih nazivov ali ozna¢b Abrahama je »khalil«, kar pomeni »Alahov prija-
telj«. V Koranu piSe: »Gospod si je izbral Abrahama za prijatelja.« (K 4, 125) Bauschke (2014, 52)
je zapisal, da je »s tem nazivom Koran kronal poseben odnos zaupanja, s katerim je Bog pocastil
Abrahamac«. Ta naziv se ne pojavlja le v Koranu, temvec tudi v Svetem pismu - trikrat v Stari
zavezi (Iz 41,8; 2 Krn 20,7; Dan 3,35) in enkrat v Novi zavezi (Jak 2,23).

B) HANIF (PRAVI MONOTEIST)

V Koranu je bil Abrahamu podeljen tudi naziv »hanif« (K 4, 125; 6, 161; 16, 120.123). Ta beseda
se v muslimanski sveti knjigi pojavi desetkrat, najbolj pogosto v povezavi z Abrahamom (Nickel
2020, 55). Oznacuje krepost in pokor$¢ino pred Bogom (K 4, 125), moralno integriteto (K 30, 30)
in poslusnost Bogu (K 16, 120) ter opisuje tistega, ki ni malikovalec, nevernik ali privrZenec ju-
dovstva ali kr§¢anstva. Nekoga, ki se drZi ¢istega tevhida ter ne spreminja in ne izkrivlja monote-
isticnega prepric¢anja (Nasr 2015, 60). Koran pravi: »Abraham ni bil ne jud ne kristjan. Bil je pravi
vernik (hanif). Veroval je v enega Boga in ni ¢astil malikov.« (K 3, 67)

C) IMAM (VODJA, VZORNIK)

Abraham je opisan tudi kot »imam«, kar pomeni »vodja«, zato se od vernikov pric¢akuje, da
sledijo njegovemu zgledu (Reynolds 2018, 68). Ta naziv je edinstven, saj ga v Koranu ne prejme
noben drug prerok. Tako kot v islamu je Abraham tudi v judovstvu in kr§¢anstvu vedno veljal za
zglednega vernika in vzornika, ki brezpogojno zaupa v Boga. Primer Abrahamove predanosti in
posludnosti Bogu je darovanje sina Izaka (1 Mz 22). A vendarle obstajajo bistvene razlike v tem,
kako v islamu, judovstvu in kr3¢anstvu gledajo na vlogo Abrahama. V judovstvu je Abraham
predvsem oce izraelskega naroda (1 Mz 12,2), medtem ko Koran poudarja njegovo duhovno vlogo.
Podobno kot v Koranu tudi v Novi zavezi apostol Pavel izpostavlja duhovni vidik: »Spoznajte
vendar, da so Abrahamovi sinovi tisti, ki verujejo.« (Gal 3,7) (Bauschke 2014, 47)

C) SIDDIQ (RESNICOLJUBNI)

Poleg tega je Abraham v islamu opisan kot »siddiq«, kar pomeni »resnicoljubni«, s ¢imer se
potrjuje njegova poStenost, zanesljivost in neomajna zavezanost resnici. Koran ta izraz uporablja
tudi za opis JoZefa (K 12, 46), Enoha (K 19, 56) in Marije (K 5, 75). V povezavi z Abrahamom je ta
naziv izrecno omenjen v devetnajsti suri: »V knjigi omeni Abrahama! Bil je resnicoljuben glasnik
vere.« (K19, 41)

D) NABI (PREROK) IN RASUL (POSLANEC)

Se en pomemben naziv, ki se v Koranu neposredno povezuje z Abrahamom, je naziv prerok
(arabsko nabi). V Stari zavezi se Abrahama kot preroka izrecno omenja le dvakrat, vi Mz 20,7in v



Ps 105,15, medtem ko je v Koranu njegova preroska vloga v ospredju. Za preroke so oznaceni tako
on kot tudi njegovi potomci (Bauschke 2014, 47-48). Islamska tradicija ga razume tudi kot rasula
(poslanca); ¢eprav mu v Koranu ta naziv ni (neposredno) pripisan, je njegova vloga poslanca raz-
vidna iz odlomkov, kjer je omenjen kot prejemnik razodetja oziroma svetih spisov (K 4,163-165;
53,36-37; 87,19) (Nasr 2015, 775).

2. ABRAHAM, SARA IN NEBESKI GOSTJE

godba o Abrahamu, Sari in obisku angelov je pomembna epizoda tako v Svetem pismu kot v

Koranu. Obe pripovedi opisujeta Abrahamovo gostoljubnost, obljubo o rojstvu sina ter napo-
ved prihajajoce sodbe nad greSnimi prebivalci Sodome. Vendar pa se podrobnosti in poudarki v
obeh zgodbah razlikujejo.

2.1. OBISK ANGELOV IN ABRAHAMOVO GOSTOLJUBJE

Abrahama obis¢ejo angelski gostje, ki ga ob prihodu pozdravijo z besedami miru (K 51, 25; 15,
52; 11, 69). V starozavezni razli¢ici tega dogodka izstopata Abrahamova poniZna naravnanost in
globoko spostovanje do nebeskih obiskovalcev, saj piSe: »Ko jih je zagledal, jim je stekel naproti
od vhoda v Sotor in se jim priklonil do tal.« (1 Mz 18,2) Svetopisemski zapis natan¢no omenja, da
so Abrahama obiskali trije obiskovalci (1 Mz 18,2), medtem ko v Koranu $tevilo gostov ni nave-
deno. Ze na zacetku tega dogodka pa lahko v obeh pripovedih prepoznamo pomembno razliko.
V Stari zavezi izrecno piSe, da je Abrahama obiskal Bog: »GOSPOD se je prikazal Abrahamu pri
Mamrejevih hrastih, ko je ob dnevni vro¢ini sedel pred vhodom v $otor.« (1 Mz 18,1) V nasprotju
s tem Koran ne omenja neposredne prisotnosti Boga, obiskovalci so le angeli. V obeh razli¢icah
Abraham izkaZe svojo gostoljubnost in svoje goste pogosti s pecenim teletom. Vendar tudi tu
obstaja pomembna razlika: v Koranu angeli hrane in pijace ne uzivajo, medtem ko svetopisemski
zapis izrecno omenja, da so gostje jedli: »Stal je [Abraham] pri njih pod drevesom in so jedli.«
(1 Mz 18,8) Muslimanski komentatorji verjamejo, da angeli ne jedo oziroma ne morejo jesti. V
takratnem casu je zavrnitev hrane, ki jo je ponudil gostitelj, veljala za hudo Zalitev in bi lahko
kazala na sovrazne namene gosta (Bauschke 2014, 16). Zaradi tega je Abrahama zajel strah. To je
Se posebej izraZeno v suri 11: »Ko je videl, da ne segajo po mesu, sta ga obsla dvom in strah, kdo
da so.« (K11, 69-70)

2.2. NAPOVED ROJSTVA IZAKA IN SARINA REAKCIJA

Potem ko so angeli gostitelju zagotovili, da niso groznja, so Abrahamu in Sari (ki v Koranu ni
nikoli imenovana z imenom, ampak kot »Abrahamova Zena«) sporo¢ili veselo napoved o rojstvu
sina (K 51, 28; 15, 53; 11, 70). Njegova Zena ob tej novici izrazi svojo za¢udenost, saj sta bila oba z
mozem Ze zelo v letih. V razli¢nih koranskih odlomkih vidimo razli¢ne poudarke njenega odziva.
V enainpetdesetem poglavju Korana se Sara odzove zelo neposredno. Napoved mozZevih gostov
se ji zdi nezasliSana in povsem nerealna: »Pojavila se je njegova Zena; tepla se je po obrazu in
vpila: ,Mar jaz, stara, jalova Zenska?!‘« (K 51, 29) Tu se zdi, da je njen odziv neustrasen, a dvomljiv.
Ceprav je govorila z angeli, v njenem odgovoru ni ¢utiti strahu, ampak samo veliko presenecenje
in nevero. Drugace pa je v odlomku iz petnajstega poglavja, v katerem pise sledece: »On [Abra-
ham)] je rekel [angelom]: ,Ustrasili smo se vas.« (K 15, 52) Tu lahko vidimo, da sta tako Abraham
kot Sara obcutila strah. V tem odlomku tudi ne piSe ni¢ o tem, kako se je na novico o rojstvu
sina odzvala Sara. Preberemo le Abrahamov odziv in angelsko zagotovilo: »,Radostno vest mi

RELIGIOLOGIJA N



prinaSate zdaj, ko sem $e star?! S ¢im me hocete razveseliti?‘ ,PrinaSamo ti radostno vest, ki se bo
zanesljivo uresnicila,’ so rekli oni, ,zato ne izgubi upanja!‘« (K 15, 54-55) Drugace pa je v enajstem
poglavju Korana. Tam je Sarina reakcija na napoved rojstva sina najbolj podobna opisu zgodbe v
Stari zavezi. V obeh odlomkih lahko preberemo, da ta novica pri Sari izzove smeh. V Koranu pise:
»Zraven je stala Abrahamova Zena. Nasmehnila se je, Mi pa smo jo vzradostili z Izakom in po
Izaku Se z Jakobom. ,Jojmene,’ je rekla, ,mar naj rodim pri teh letih? Tudi moj moz je Ze star! To je
zares nenavadno!‘« (K 11, 71-72) Vseeno pa tudi tukaj zasledimo razlike v pripovedi. Medtem ko je
Sara v koranskem odlomku stala poleg svojega moza in angelov, je v Tori poslusala pogovor med
Abrahamom in nebeskimi obiskovalci na skrivnem in se zasmejala sama pri sebi: »Sara pa je pos-
luSala za vhodom v Sotor, ki je bil za njim ... Sari se je nehalo dogajati, kakor se dogaja Zenskam,
pa se je sama pri sebi zasmejala in rekla: ,Mar naj zdaj, ko sem uvela, Se obcutim slast? Tudi moj
gospod je star.'« (1 Mz 18,10-12) Odlomek v enajstem poglavju Korana pa je pomemben $e zaradi
ene podrobnosti: tu je namrec¢ prvi¢ omenjeno ime sina, ki ga bosta dobila Sara in Abraham. Tako
kot v Prvi Mojzesovi knjigi bo sinu ime Izak (K 11, 71; 1 Mz 21,3).

2.3. SPOROCILO O SODBI SODOME IN ABRAHAMOVA PROSNJA ZA RESITEV LOTA

Nato angelski gostje razkrijejo tudi to, da so bili poslani $e z enim namenom. Bog jih je namrec
poslal, da kaznujejo prebivalstvo Sodome zaradi njihovih gre$nih dejanj. Abraham se zavzame za
svojega necaka Lota in njegovo druZino ter se pogaja za njihovo reSitev. Tukaj moramo biti pozor-
ni na nekatere razlike v koranskih odlomkih. V enajstem poglavju piSe, da je Abrahama zapustil
strah: »nAbrahama je minil strah in prejel je blagovest. Z na$imi angeli je zacel govoriti o Lotove-
mu ljudstvu.« (K11, 74) V enainpetdesetem in petnajstem poglavju o tem ne piSe nic. Je pa zato v
vseh zgoraj omenjenih koranskih odlomkih govora o tem, da je Abraham poskusal pregovoriti
angele, naj iz Sodome resijo Lota in njegovo druzino. Ob tem je bil Abraham spostljiv in je pazil,
da v svojem nastopu ne bi Sel predale¢: »Abraham je bil resni¢no blage nravi, so¢uten in predan.«
(K11, 75) Vendar pa med Koranom in Toro obstaja ena velika razlika: v Tori se je Abraham glede
usode Sodome oz. svojih sorodnikov pregovarjal neposredno z Bogom, medtem ko si v Koranu
kot vzor poniZne predanosti Bogu tega seveda nikoli ne bi upal. V nasprotju s svetopisemsko
razli¢ico se v Koranu Alah niti za trenutek ne spusti na ¢loveSko raven, saj v islamu Bog ni oseba.
Tu ni dramati¢nega pogajanja, kot ga vidimo v Genezi, ko Bog Abrahamu pusti, da posreduje in
na koncu vendarle prizanese Lotu. Slednji verz lepo prikaZe pogum Abrahama med tem posredo-
vanjem: »Ali boS§ res pokoncal pravi¢nega s kriviénim vred?« (1 Mz 18, 23) V Koranu je BoZja od-
locitev (arabsko amr) o sodbi Sodomi Ze sprejeta in je zato ljudje ne morejo vec izpodbijati. Kazen
je dokonéna in nepreklicna; Abraham se zato ne more pogajati, ampak se mora odvrniti od svoje
zahteve ter se podrediti BoZji volji. Alahova sodba je neizogibna (Bauschke 2014, 23). V koranski
pripovedi angeli Abrahamu zagotovijo, da bodo Lot in njegova druzina reSeni, z izjemo njegove
Zene, ki bo kaznovana z ostalimi prebivalci Sodome. V Koranu preberemo: »Njega in njegovo
druZzino bomo zagotovo resili - razen njegove Zene. Ostala bo pri tistih, ki jih je doletela kazen.«
(K 29, 32) Tudi tukaj lahko opazimo razliko med judovskim in islamskim besedilom: v Koranu je
Lotova Zena vnaprej obsojena na smrt, v Stari zavezi pa jo je smrt doletela, ker ni poslusala an-
gelskega svarila: »,Re$i si Zivljenje! Ne oziraj se nazaj in ne ustavljaj se nikjer v pokrajini!‘ Lotova
Zena, ki je bila z njim, pa se je ozrla nazaj in postala solnat steber.« (1 Mz 19,17.26) Razlika med
bibli¢nim in koranskim besedilom je vidna tudi v izvr3itvi uni¢enja Sodome. V obeh primerih je
kazen prisla z neba (K 51, 35-37; 1 Mz 19,24): v Koranu naj bi bila unic¢ena z Zgano glino (K 15, 74), v
Tori pa sta na Sodomo in Gomoro deZevala Zveplo in ogenj (1 Mz 19,24).

84 TRETJIDAN 2025 2



ZAKLJUCEK

braham zavzema osrednje mesto v verski misli judovstva, kr§¢anstva in islama, pri ¢emer

vsaka tradicija poudarja drugacne teoloske vidike. Pri primerjavi svetopisemske in koranske
pripovedi o oznanilu Izakovega rojstva smo ugotovili, da zgodbi vsebujeta Stevilne podobnosti,
tj. prihod nebeskih gostov, Sarin smeh in napoved unicenja Sodome, vendar natan¢nejSa analiza
razkrije klju¢no teoloSko razliko v nacinu BoZje komunikacije s ¢love§tvom. V Svetem pismu
Abraham govori z Bogom neposredno in se celo pogaja o usodi prebivalcev Sodome, kar Boga
predstavlja kot nekoga, ki dopusca dialog s ¢lovekom in je pozoren na njegova prizadevanja.
Ceprav ima v svoji suverenosti popolno oblast, je Bog v Svetem pismu voljan prisluhniti ljudem,
dati mozZnost prepricevanja in pokazati usmiljenje. Nasprotno pa Abraham v Koranu sprejme
BoZjo odredbo kot absolutno, brez pogajanj, kar kaZe na deterministi¢nen pogled na Bozjo voljo.
Ta razlika je vidna tudi v pripovedi o Lotovi Zeni: v Koranu je njena usoda zapecatena od zacetka,
medtem ko je v Svetem pismu njeno preZivetje odvisno od lastne odlocitve v odziv na besede
angelov. Na koncu te razlike poudarjajo nasprotna teoloSka izhodi$¢a obeh tradicij - v eni je Bozja
volja dinami¢no vpletena v odnos s ¢lovekom, v drugi pa je dokon¢na in nespremenljiva.

REFERENCE

Bauschke, Martin. 2014. Der Freund Gottes: Abraham im Islam. Darmstadt: WBG (Wissenschaftliche Buchgesellschaft).
Koran. 2017. Prev. Erik Majaron. Trzi¢: U¢ila International.

Nasr, S. Hossein. 2015. The Study Quran: A New Translation and Commentary. New York: HarperCollins Publishers.

Nickel, Gordon D. 2020. The Quran with Christian Commentary: A Guide to Understanding the Scripture of Islam. Grand Rapids, Michi-
gan: Zondervan Academic.

Reynolds, Gabriel Said. 2018. The Qur'an and the Bible: Text and Commentary. New Haven in London: Yale University Press.
SSP - Sveto pismo. 2002. Slovenski standardni prevod. Ljubljana: Svetopisemska druzba Slovenije.

RELIGIOLOGIJA 85






JAKOB IZ SERUGA

O oblikovanju stvaritev (. dan)

Jakob iz Seruga (u. 521) velja za najplodovitejSega pisca sirskih homilij v verzih oziroma literarne
oblike, imenovane memra. Roger Akhrass je leta 2015 naStel 408 ohranjenih memer. Ena njih
nosi naslov O oblikovanju stvaritev (d-‘al tuqana d-beryata) in jo v€asih oznacujejo tudi kot Ja-
kobov Heksameron, saj se memra posveca (duhovniskemu) poro¢ilu o stvarjenju v Sestih dneh
in sedmem dnevu pocitka iz 1 Mz 1,1-2,4, podobno kot druga dela, ki se posvecajo Sestim dnem
stvarjenja in jih oznacujemo z izrazom nheksameron«. Tak$en naslov je sicer lahko zavajajoc, saj
Jakob govori o sedmih in ne 3estih dneh. Jakobova celotna memra obsega 3020 »verzovg, ki so
zdruZzeni v dvoverzne enote, vsak od njih pa Steje 12 zlogov, tako da ena dvoverzna enota obsega
24 zlogov (12 + 12). Memra je razdeljena na sedem delov, vsak pa govori o posameznem dnevu
stvarjenja. Spodaj podajam prevod prvega dela Jakobove memre O oblikovanju stvaritev, ki je
posvecen dogodkom prvega dne stvarjenja. Prevod sem pripravil po izdaji, ki jo je uredil Muraoka
(2018) in pri kateri je konzultiral ve¢ rokopisov kot Paul Bedjan, avtor do takrat referenc¢ne izdaje.
Opozoriti velja, da Jakobova memra po svoji strukturi spominja na glasbena dela, na primer
Mabhlerjevo prvo simfonijo. Najbolj sta si podobni po igrivosti, ki se kaze v harmoni¢nih prito-
kih misli in variacijah na isto temo, kar celotni memri daje simfoni¢ni znacaj. Memra vsebuje
nekaj tiste igrivosti, ki jo Jakob oznac¢i kot »poskakovanje« (v. 54) in se kaZe v argumentaciji, ki
ni premocrtna, temvec je podobna razvoju glasbenih del, ki pocasi napredujejo v nenehnem pre-
igravanju razli¢nih variacij (ve¢ o tem v komentarju). Ravno zato jo je tezko podrobno razdeliti
glede na strukturo, saj Jakob ves ¢as prehiteva, napoveduje nove argumente in nato zakljuci zZe
obravnavane teme. Osnovni sklopi memre so sledeci:

Pro$nja Bogu, da bi izrekel memro; za govorjenje o Bogu so potrebni ¢udenje, ljubezen in vera (vv. 1-48).

Vzpon uma v nebo, ¢udenje nad stvarstvom in »vzpon« izven orbite sveta, v »as« pred stvarje-

njem, »kjer« vzviSeni prebiva v pala¢i lu¢i (vv. 49-100).

Bog ustvarja iz vzgiba ljubezni in dobrote v kenoti¢nem spustu (vv. 101-130).

Bog svet ustvari iz ni¢; Bog se »spusti« v ustvarjanju, svet nastane po znaku (remza). Mojzes je to

zapisal, da svet ne bi ¢astil stvaritev (vv. 131-176).

Stvarjenje nebeskih vojsk (vv. 177-12).

Nebesc¢ani bivajo v nenehnem slavljenju, posvefevanju in blagoslavljanju Boga (vv. 213-238).

Svet je nastal po delovanju Trojice (vv. 239-246).

Mojzes ne piSe o nevidnih stvaritvah, ampak prepusti to Davidu, Izaiju, Ezekielu, Danielu in Jozu-

etu. Prerokom so dani razli¢ni deleZi, ena pa je resnica in duh njihovega razodetja (vv. 247-362).

Nastanek nebe$¢anov in $e ne oblikovanega materialnega sveta, ki sestoji iz elementov (vv. 363-381).

Postopnost stvarjenja je nujna, ker stvarjenje potrebuje red; Bog je ustvaril svet v $estih dneh (vv. 382-424).

Stvarjenje brezna, teme in vetra, ki ni Sveti Duh (vv. 425-464).

Stvarjenje lu¢i in prvega dneva (vv. 465-520).

BESEDE STARIH 87



Dan
(~)* Ti, Stvarnik (baruya), daj, da govorim o stvaritvah (beryata),
o njihovih lepotah in skladnosti njihovih oblik (tuganayhen).
(=) O tebi naj zatnem govoriti, ko se cudim
tvoji mogocnosti, ki je mnogo visja od besed.
(a_) Razodeni po svojih pesmih svojo dobroto [poprej] nedejavnemu,
da bo zacel marljivo ravnati s tvojim ucenjem.
(s) Tvoje so memre, besede, pesmi,
ozaljski, lepote in slavljenja v njihovih mnogovrstnih oblikah.
(o) Daj ustom, da Cetudi Se niso vredna, zacno slaviti Tebe,
10 kajti navajen si, da tudi grdo (snaya) obleces v lepoto.
(o) Grm (sanya),? ki $e ni lep, oblece$ v roZzo
v lepo barvo, ki je lepSa tudi od kraljevega lana.?
(1) Zasadi vame memro kot brhko roZo v trnje in
naj po tvojem Duhu privre pripoved (Sarba) o vzviSenih lepotah.
() Sladkost je po Samsonovih rokah prisla iz grenkega
in poZel je med iz trupla, ne da bi ga zavrgel.*
(),) Okus Besede (melta) pa je slajsi od medu satovja!
Ljubitelji Zivljenja/odreSenja (hayé),® pridite in se posladkajte z uéenjem (yulpana).
(») Zlato je primerno za tistega, ki si ga Zeli pridobiti,
20 ane tako, kot je u€enje za tistega, ki ga motri (hareg).
() Vsalepota zlata je ne¢imrnost in senca,
lepota Besede pa je popolna (gmird) in boZanska (alahaya) lepota.
() Casno bogastvo ne traja za tistega, ki si ga pridobi.
Naj pridobimo Tebe, Gospod, ki si nepropadljivo bogastvo.
(x) Iz tebe izvirajo bogastva, dobrine in tudi zakladi.
Vsak, ki Te pridobi, je pohodil in zani¢eval rev§¢ino.
(«-) Izvir Zivljenja/odreSenja (hayé) se iz tebe izteka v ves svet,®
da bi napojil zemljo, ki jo je kaca izsusila s svojim dihom.
() Tvoja Beseda nosi zaklad Zivljenja/odreSenja, da ga razdeli
30 ljudem, ki ga vljubezni sprejmejo.
(=) Na vseh straneh je tvoje u¢enje napolnjeno z izviri luci
in to svetu o€isti ovire na poti.
() Tvoja vrata so odprta za tistega, ki Zeli priti k Tebi.”
Daj mi svojo roko. Vstopil bom in pri tebi pozel bogastvo.
( <) Nagni name svoje vzhajanje. Naj bom po njem osvetljen in izgovarjam pripovedi o tebi
(Sarbayk),
kajti razen po tebi ni za duSo nikoli nobene svetlobe.
(o) Tvoj jarem je lahek, tvoja pot o¢iscena ovir,
svet pa je neprehoden. Daj mi, da hodim po tvoji poti.®

Prvih 23 dvovrsti¢nih verzov Jakob zapiSe v obliki abecednega akrostiha, pri ¢emer se vsak verz za¢ne s svojo ¢rko po sirskem
abecednemu redu. Sirske ¢rke dodajam pred zacetek vsakega verza.

Besedna igra med snaya »grdo« in sanya »grme.

Gl Mt 6,28-29.

Gl. Sod 14,14.

Beseda hayé lahko v sir§¢ini pomeni tako »Zivljenje« kot tudi »odreSenje«.

Gl.Jn19,34.

Gl Mt11,30.

Gl. Ps107,40;119,35.

® N s wowN

88 IRETJIDAN 2025 2



40

50

60

70

(3) Tvoja Beseda (meltak) je visja od besed (malalé) in ti§in

in kdo je, ki te lahko izrece, Gospod, ¢e ne po tebi?

(=) Dobro memro morajo modri pazljivo poslusati,

za vzviSeno pripoved pa je govoreCemu [potrebna] Beseda Zivljenja/odreSenja (melat hayé).
(%) Naj zacudenje (tahra) prevzame duso in vera (haymanuta) um (hawna)

in naj se med ¢udenjem in vero giblje ucenje.

Vse pripovedi o BoZanskosti (alahuta) so ¢udenje,

in Ce se ta, ki govori, ne ¢udi, naj bo raje povsem tiho.

Razen z ljubeznijo (huba), ki je polna ¢udenja in vere,

naj si nihce ne drzne govoriti o veli¢astvu (rabuta).

Um bom pognal na visok kraj, da bo govoril

o stvaritvah ter o skladnosti njihovih oblik (tuganayhén).

Pregledal je nebesa, svetila in [njihove] tirnice,

in glej, um je bil osupel (metdamar) v ¢udenju (tahrd) nad vsemi stvaritvami.
V meni je drhtela (za‘) memra, polna ¢udenja (tahra) nad vsemi stvaritvami.
In glej, poskakuje v meni, da bi se razodela poslu3alcem.

Glej, védenje se je vzpelo na visave, da bi bilo visoko,

da bi 3lo in videlo in se vrnilo in govorilo o stvaritvah.

Branje Mojzesa, pisarja resnic,

je razumevanje obogatilo, da bi moglo izreéi cudenje nad stvarjenjem (tahra d-baruyuta).
Slisal sem glas »V zacetku je Bog ustvaril

nebo in zemljo«® in zadrhtel, da bi govoril o njem.

In glej, ko je govoril o stvaritvah in njihovih lepotah,

o njihovih ozaljskih in skladnosti njihovih oblik,

me je um (hawna) povedel, premaknjen (mestané) v silni hitrosti.

In kot predrzneZ sem $el izven orbite sveta (hugteh d-‘alma).

Zacel sem razmisljati (erné): Ali je pred tem delom, ki je nastalo,

sploh kaj bilo? Ali ni pisano, da ni bilo ni¢esar

pred tem znakom (remza)," ki je svetovja vzpostavil (aqgim) iz ni¢ (men la medem)?
Cemu je bil podoben prazen prostor brez stvaritev,

ko ne svetloba in ne tema $e nista nastali?

Kaksno barvo je imela svetloba te Bivajo¢nosti (ituta)?*2

Cemu je bil podoben prostor sveta (dukat ‘alma), ko [svet] $e ni bil?

V trenutku, ko je [svet] nastal, je prevzel kraj (atra), ki ni bil njegov,

pred pustim in praznim (tuh w-buh) in pred pustinjo in ob§irno pustoto.=
Cemu je bil podoben ta ni¢ (1@ medem), &e je sploh bil podoben [¢emu]?

Ni bilo nebes, ne zemlje, ne morja,

ne oboka, ne svetil, ne elementov,*4

BE

1Mz1,1.

Koren v3ny se v sir§¢ini uporablja, ko se govori o »premaknjenju« Henoha v nebesa (1 Mz 5,24). Podobno tudi Jakobov um potuje
onstran zemlje.

Sirska beseda remza je eden klju¢nih terminov Jakobove vizije BozZjega stvariteljskega dela. Beseda v drugih kontekstih pomeni
»znak, namige. V Jakobovi terminologiji oznacuje prvotni »znak« oziroma »povelje«, na katerega je nastal svet. Ko Jakob razlaga
delovanje Sv. Trojice v stvarjenju, je »znak« povezan z delovanjem Boga Oceta (v. 243). Besedo sta uporabljala tudi Efrem Sirski in
Jakobov sodobnik Narsaj.

Beseda ‘itutd izhaja iz besede ‘it, ki je v sir3¢ini predikat obstoja, pomensko soroden angl. nthere is«. Tvorjenke iz te besede se

v sirski teologiji uporabljajo za poimenovanje Boga. Besedo ‘itutd prevajam kot »Bivajo¢nost«, besedo ‘itya pa kot »Bivajoci«. V
obeh primerih je jasno, da se Jakob nanasa na Boga, ki je »Bivajo¢i« v polnem pomenu te besede.

Gl.1Mz1,2.

Misljeni so Stirje osnovni elementi: voda, zrak, zemlja, ogenj. Beseda ‘estuksé je grskega izvora (stoicheia).

SEDE STARIH 89



ne svetlobe, ne teme in ne sence.

Nicesar, kar bi vz$lo ali zaSlo.

Ne ognja, ne vetra in ne angelov.
80 Ne legij, ne zakrivajocih se® in ne povezujocih se.

Ne kocije in ne njenih govorecih koles.

Tudi ne kerubov, ne kril in ne spreminjanj (Suhlapa).

Ne posvecevalcev, ne slavilcev in ne sluZabnikowv.*

Niti ne serafov, niti ne redov [nebeskih] vojsk.

Tam, na tistem kraju, pred tem gibom (zaw‘a),” ki pripelje nekaj v bivanje,

sem zrl, taval in se ¢udil, se izgubil, se razgledoval in stal.

Um je tvegal in se kot kakSen drzneZ postavil tam.

In glej, valovi sijajev BoZanskosti (ziwah d-alahuta) so kapljali k njemu.

Kajti VzviSeni prebiva v palaci luéi, [v pala¢i] svoje Bivajo¢nosti (ituteh).
90 Onje slavljen in ¢ascen, svet in straSen, poln dobrote.

On ne potrebuje ne sluzabnikov in ne sluzZenja,

ne nosacev in ne rabi jahati jezdnih [Zivali].

Naredil si je velik prostor in tam prebiva,

ko se povelic¢uje in uziva v samem sebi,

ko je posvecen po vetju svoje svetosti (ruhapa d-qadiSuteh),

ko je njegova narava (kyanéh) polna naravnih blagoslovov,

ko je ¢ascen po kolesih slave svoje BoZanskosti (Subha d-alahuteh),

ne da bi moral ustvariti kakr3no koli stvaritev.

Velicastno Bivajoce (itya raba) se je povelicevalo po svoji Bivajo¢nosti (ituteh).
100 Prebivalo je v sebi in ni bilo kraja, ki ga ne bi napolnjevalo.

In v njem se je vzdramila ljubezen (rahmé), ki je bila po naravi v njem,

da bi ustvaril stvarstvo, ¢eprav ni potreboval stvaritev.

S svetom, ki ga je ustvaril, ni Zelel izpolniti svoje potrebe,

ampak je stvaritve ustvaril, ker je dober (taba).

Spustil se je ustvarjat stvaritev za stvaritvijo po njihovih oblikah

in postalo je o¢itno, da e se ne bi spustil (etahti), ne bi ustvarjal.

Zakaj je ustvarjal, ko ni imel potrebe, ¢e ne zaradi

svoje dobrote (taybuta), katere povest (Sarbah) je visja od besed?

Kajti po dobroti je bil zgrajen svet,
110 da biz Bivajo¢nostjo (ituta) obstajalo to, kar je nastalo iz ni¢.

Ko so bile narejene [nebeske] vojske, jih je pomesal

s seboj v slavi in uZivale so v sluZenju njemu.

Ker je bil sam, je privedel mnoZice

slavilcev, da bi se mu pridruzile v velikem slavljenju.

Poveril je redove sluZabnikov za sluZenje njemu

in jih oblekel s sijajem in slavo svojega velic¢astva,*®

da ne bi Bivajo¢i (itya) sam uZival v svoji Bivajo¢nosti (ituteh).

Dal je znak (rmaz), da bi [nebeske] vojske stale v sluZenju njemu,

% Sir. mhapen, kar se najverjetneje nanasa na kerube, ki so si po Ezk 1,23 zakrivali (Peita: mhapen) svoje obraze. Alternativno
branje je, da se izraz nanasa na serafe, ki si zakrivajo svoje obraze v1z 6,2, ¢eprav Pesita tam uporablja koren vksy, ko se nanasa na
to dejavnost serafov.

*®  Gl.1z6,3; Raz 4,8-10.

7 Besedazaw'd, db. »gibanje, tresenje«, v tem kontekstu oznacuje prvotni »gib« Stvarnika, po katerem je bil ustvarjen svet.

% Gl Lk12,28.

90 TRETJIDAN 2025 2



120

130

140

150

160

da binjegovi slavilci, ko je on slavljen, po njem postali vecji

in da bi pomnoZil dobrine (tubé) za svoje Castilce, ko je ¢ascen.
ZuZivanjem te Bivajo¢nosti (ituta) se bodo hranile

[nebeske] vojske, kot na pasnikih, napolnjenih z vsakr§nimi dobrinami.
In Adam bo veli¢astna podoba (salma), kot Bog,*

in vse stvaritve kot dekle, ki so mu podrejene.

Tako se je pomnozila ta dobrota BoZanstva (taybuta d-alahuta),
da je iz ni¢ nastalo nekaj kakor Bog.

Kajti tudi e bi bilo za nekaj narejenega enostavno, da postane Bog,
on ne bil ljubosumen, da so poleg njega njemu enaki.

Zatorej je ustvaril stvaritve, ko jih Se ni potreboval,

in jih je poveli¢al poleg sebe v lepotah njihovih narav.

Na tej visokosti prerostva (ramta d-nbiyuta) je stal Mojzes

in ga videl spuscati se (nhet) ustvarjat stvarstvo, ki ni bilo ustvarjeno.
In iz Bivajo¢nosti je nastalo prvo gibanje (zaw'a).

Znak (remza) je Sel ven in deloval, da je ni¢ postal nekaj.

Od tega trenutka je Mojzes zacel govoriti:

»V zaletku je Bog ustvaril nebo in zemljo.«

Od tega znaka dalje je pisar zacel zapisovati,

kar je nastalo v Sestih dneh stvarjenja (baruyuta).

Po prerostvu (nbiyuta) je ta visokih uvidov (ramat rawqé) gledal (hza) Skritega (gniza),
kako je klical ni¢, in nastalo je nekaj.

Znake (remzé) in glasove, ki so se sliali nad stvaritvami,

je Mojzes videl in sliSal po ludi prerostva (nbiyuta).

Kot nadzornik je vstopil v zakladnico BoZanstva (alahuta)

in bogastva stvarjenja mu niso bila prikrita.

Tako kot je videl in tako kot je slifal na visokem kraju,

je pisar, ki oznanja o stvaritvah, zapisal v svojo knjigo.

Rekel je: »V zacetku je Bog ustvaril nebo in zemljo,«*

in pokazal, da ima svet zaCetek (i$a) in pocelo (Suraya).

Ucenje, ki je polno luci, je Mojzes z gore Sinaj

prinesel svetu, ki je bil zatemnjen v malikovanju.?

Ko so bile stvaritve druga za drugo narejene v svojih oblikah,
so bile po svojih naravah smatrane za bogove.

Svet je bil zatemnjen v ljubezni do podob ni¢nosti.

Stvarstvo je pozabilo stvarnika in o njem se ni govorilo.
Nekateri ljudje so ¢astili ogenj, nekateri vodo,

svetila, zZivali in ptice.?

Svet je pozabil in nih¢e ni vedel, kdo je njegov Gospod.

Zato je bil Mojzes primoran pisati o stvarniku,

da bi svet doumel, da ima zacetek ali pocelo,

da ima gospoda, da njemu pritice vsako CeScenje,

da bi bili razkrinkani tisti, ki so si prisvojili imena bogov -

Y Gl.1Mz1,26.

2 1Mz1,1.

2 Gl.2 Mz 32,15-16.
2 Gl.Rim 1,23.

BESEDE STARIH



stvaritve so namrec ustvarjene, ker so nastale iz nic -,
in da bi bilo sleherno ¢es¢enje odvzeto stvaritvam
ter bi svet Castil Stvarnika, ki je njegov Gospod.
To zdravilo (‘saba) je Mojzes prinesel z gore Sinaj,
da bi z njim pozdravil bolezen, ki je prizadela svet.
Pokazal je, da svet ni bival, dokler ni nastal,
da je bil nnekdaj«, ko svet, ki je nastal, $e ni bil,
da imajo vse stvaritve, ki so nastale, pocelo
170 in da obstaja Stvarnik (‘abuda), ki je skrit pred vsemi v svoji skritosti.
Celotno veliko telo (gu$ma) vseh stvaritev
je bilo zgibano (etzi‘) po BoZji mo¢i in je nastalo iz nic.
Mojzes je svetu razkril misterij (raza), ki je bil zakrit,
kako in kdaj je [svet] stopil iz ni¢a v bivanje.
In zacel je in zapisal: »V zacetku je Bog ustvaril
nebo in zemljo,«? ki nista bila ustvarjena in ju je ustvaril.
Mogocni je dal znak (rmaz) in nekaj je nastalo iz ni¢:
nebo, zemlja in [nebeske] vojske, skrite na viSavah.
Naredil je mnoZice, ki so [ga] slavile na visokem kraju,
180 in razvrstil je redove, da so stali v sluZenju njemu.
Osedlal je kocijo in ta je vse gibala k blagoslavljanju
z glasovi kril in gibanjem govorecih koles.?
Naredil je angele in sluzabnike iz ognja in vetra,
nov pogled (hezwa) na ¢istem kraju za veliko slavljenje.
Iz ognja je skoval straSne serafe skupaj z njihovimi krili,
njihovimi glasovi in vetjem (ruhdapa) njihovega posvecevanja.?
Postrojil je visoke, srednje in spodnje legije
ter postavil nadzornika za slavljenje.?”
Naredil je vojske in naredil je poveljnike [nebeskih] vojsk.
190 Vzpostavil je mnoZice v njihovih krajih za slavljenje.
Naredil je upravnike sluzabnikov, slavilcev,
blagoslovilcev, posvecevalcev in hvalivcev.
Red za redom, mnozico za mnozico, skupino za skupino.
Tisoce brez konca skupaj z deset tiso¢imi brez Stevila.
Strasne kerube, ¢udeZne serafe, plemenite poglede,
veter, ki piha, ogenj, ki Zge, velikega potovca (pahya raba).?
Njegov znak je vzpostavil redove (tegmé) visokih in nizkih
in Se drugi nizki red, ki je padel.
Vzpostavil jih je, razvrstil in jih pognal v gibanje,
200 da blagoslavljajo, posvecujejo in hvalijo.
Njihova usta je napolnil z vsakrSnimi slavami in vsakr$nimi vzkliki veselja,

z 1Mz1,1.

2 (Gl. Ezek1,15-21.

% Gl.Ps104,4.

* GlIz6,2-4

#  Nipovsem jasno, kdo je ta nadzornik. Verjetno ga ne moremo enaciti z Luciferjem, saj Jakob ni¢ ne rec¢e o padcu tega nadzornika.
Morda gre za funkcijo, ki jo je Jakob pripisal neimenovanemu in nepoznanemu nebeskemu bitju.

* Muraoka meni, da se pahya raba najverjetneje nanasa na sonce, ki je bilo pred heliocentri¢nim obratom smatrano za potujoci
planet (2018, 220p3). Mahews (2009, 300p35) opozarja na etimologijo grike besede za planet, saj ta izhaja iz glagola planag, ki
pomeni »tavati«.

AL

92 TRETJIDAN 2025



210

220

230

240

da bi po naravi peli veliko slavo.

Serafu je v usta poloZil posvecevanje, ko ga je ustvaril,

da bi brz, ko bi odprl usta, iz njih iz8lo posvecevanje.

Naredil mu je obraz in krila, da bi se z njimi skril,*

da bi z zakrivanjem castil BoZanstvo.

Kerubom je naredil usta, ki rojevajo vse blagoslove,

v blizini svojega kraja, za slavljenje svojega imena z mo¢nim glasom.
Gledali so drug drugega, se videli, bili ganjeni in zacudeni.

Cudili so se, da so nastali, a kako so nastali, jim ni bilo jasno.

Ta znak, ki jih je vzpostavil, jih je gibal

k obilnemu blagoslavljanju in posvecevanju.

In glej, od takrat rojevajo vsakr§ne blagoslove in posvecevanja,
kot jim je ta znak, ki jih je vzpostavil, poloZil v naravo.

Vsak izmed njih se je v sebi (ba-qnumeh) ¢udil

in drhtel, da bi slavil in da se slavljenje ne bi koncalo.

Niso se vdajali spraSevanju, preiskovanju,

ali iskanju, da ne bi bili prikraj$ani za slavljenje (teSbuhta).

Klicali so »Svet, Svet, Svet«, medtem ko so trepetali°

in niso Zeleli govoriti o ni¢emer drugem.

Vse [nebeske] vojske so gibale druga drugo,

da bi ga v trepetu slavile in posvecevale.

Od tega prvega giba, ki jih je vzpostavil,

pa vse do danes niso prenehali, ker bi jim bilo dovolj.

Zavedali so se, da so nastali, in zaradi tega, ker so nastali,

so se gibali k slavljenju. Glas njihovih veselih krikov je odmeval.
Vsi redovi so bili nenadoma gibani k slavljenju,

blagoslavljanju, posvecevanju in hvaljenju.

Odmevali so glasovi posvecevalcev, slavilcev

in blagoslovilcev na razli¢ne nacine, glede na njihovo naravno zmoznost (mkanin).
Ko so imeli prostor in razlog za vprasanje,

kako bivajo, niso zapadli spraSevanju,

ampak jih je ¢udenje gnalo k slavljenju.

In v tem ¢udenju tudi danes bivajo na svet nacin.

Visoki so bivali v templju luci, ki ga je ustvaril znak,

in vsi so peli novo slavo z moé¢nim glasom.

Nebo je bilo oblikovano in z njim vse [nebeske] vojske,

palaca kralja in sluzabniki kralja po skritem znaku.

Po Besedi Gospoda je bilo narejeno nebo, kot je zapisano,

in po duhu njegovih ust (ruh pumeéh) [nebeske] vojske, kot je re¢eno.®
Gospod (marya), njegova Beseda (melteh), njegov Duh (ruheh), vsa Trojica (tlitayuta).
In razkrito je bilo, da je Gospod po svojem Sinu ustvaril stvaritve.?
Oce da znak, Sin ustvari in Duh izpopolni.

Po Trojici je svet zacel obstajati iz nié.

2 GlIz6,2.

© GlIz63.

3 Ps33,6.

32 Gl.Jn1,3; Kol 1,16.

BESEDE STARIH 93



Ko je Trojica uzivala v oblikovanjih (tugané),
je naznacila (remzat), ustvarila (brat) in izpopolnila (gmarteh I-‘alma) svet z veli¢astno modcjo.
ViSave in sinovi viSav so prebivali v svojih prebivali$¢ih,
razprto nebo in nebe$¢ani znotraj njegovega narodja,
veliko prebivaliS¢e in visece zavese, ki se raztezajo v njem,
250 dvorana ludiin sinovi ludi, ki so svetili v njej.
Po tem znaku, ki je brez glasu $el ven k stvaritvam (‘badé):
po njem so v bivanje (hwaya) prisli angeli, [nebeske] vojske
in vse stvaritve, ki jih Mojzes ni hotel imenovati.*
Ta znak jih je vzpostavil v njihovih naravah.
Mojzes, pisar, je telesa in telesne stvarnosti (pa’gré w-gu§mé) polozil v svoje knjige,
ni pa Zelel pisati o nevidnih stvaritvah (beryata d-la methazyan).
Ni govoril o skritih angelih, ki so zgoraj,
in v svoje knjige ni polozil povesti o ognju in vetru.
Kajti Levit je pisal samo o tem, kako je nastal vidni svet,
260 da bi po vidnih stvareh svet naucil, da ima Gospoda.**
To, kar je Mojzes v povesti izpustil in ni bilo zapisano,
je David zapolnil v knjigi ASer® svojih Psalmov (zmirateh).
»Svoje angele in sluZabnike je naredil [za] ogenj in veter«3®
je David zapisal v svojih prelepih Psalmih,
da bi se svet poducdil, da so tudi angeli ustvarjeni
in da so skupaj s stvaritvami prisli v bivanje po Stvarniku.
Cesar veliki Mojzes ni zapisal o angelih,
je zapisal David. En pa je duh njunih razodetij (ruha d-gelyanayhun).
Svet se je tako od Davida kot od Mojzesa poducil,
270 daje Bivajo¢i (itya), ki je po svojem znaku ustvaril sleherno stvaritev, eden.
David je pokazal, na kateri dan so nastali angeli,
da je bilo svetu razodeto njihovo stvarjenje, kdaj in kako.
Po tem znaku, po katerem sta bila ustvarjena nebo in zemlja,
po njem so bivale vse vojske nebeS¢anov.
David je pokazal: »Nebo je bilo ustvarjeno po Besedi Gospoda,«
in isto¢asno z njim »po duhu njegovih ust [nebeske] vojske.«”
Mojzes je pokazal, da je Gospod ustvaril nebo in zemljo,*
David pa je pokazal, kako so nastale [nebeske] vojske.
Tudi Izaija je po razodetju svojega preroStva
280 svetu prinesel stra$no pripoved o serafih
in nas poducil o njihovih krilih ter posvecevanjih,
o njihovih glasovih in o zakrivanju njihovih obli¢ij (parsupayhun),

#  Jakob se tukaj dotakne enega izmed osrednjih vprasanj memre: zakaj Mojzes v svojem poro¢ilu ni omenil stvarjenja angelov in
drugih nebeskih bitij? Ali to pomeni, da so nebeska bitja neustvarjena? Jakob na ti dve vprasanji odgovori prek svoje teologije
prerostva, po kateri je vsakemu preroku dan deleZ (pesta) (290-292), da govori o ne¢em, in Mojzesov deleZ ni bil, da govori o
nevidnih stvarnostih, ampak da pokaze, da je svet nastal iz ni¢ in da ima Stvarnika. Angeli so bili ustvarjeni v zacetku, $e preden
je nastal prvi dan, in o teh dogodkih nam govorijo David, Izaija, Ezekiel, Daniel in Jozue.

3¢ Gl Rim1,20.

% 2 Sam 1,18 omenja, daje David napisal Knjigo pravi¢nega (hebr. séper hayyasar). Sirski prevod tega odlomka pus¢a besedo yasar
neprevedeno in jo transliterira kot ‘a$ér (vzhodnosirska izgovorjava) oz. ‘a$ir. Beseda je v sirski teologiji pogosto rabljena tudi kot
sopomenka za Psalme in zdi se, da jo v tem pomenu rabi tudi Jakob.

3% Ps104,4.

7 Ps33,6.

3 1Mz1,1.

94 TRETJIDAN 2025 2



290

300

310

kako so drug drugega klicali v velikem drgetanju (zaw'a raba)

in posvecevali Gospoda, ¢igar slava napolnjuje nebo,*

in da je po njihovih glasovih oznanjena Trojica,*

kako se tudi pragovi tresejo po njihovem kriljenju,

da sluZijo misteriju telesa Sina (raza d-pagreh d-bra)

in da ga v strahu nosijo z ognjenimi kle§¢ami.*

O teh velikih Mojzes ni pisal,

da bi bil Izaiji dan deleZ (pesta), da govori o njih.

Kajti ker je ves duh prerostva (ruha d-nbiyuta) eden,

ga je Gospod po delih (mnawata) dal tistim, ki so bili primerni zanj.
Preroki so za BozZanskost (alahuta) postali sinovi skrivnosti (bnay raza),
ta pajim je razdelila sleherno razodetje o njenih delih.

Vsak od njih je glede na dar, ki mu je bil dan,

razodel svetu o Stvarniku in njegovih stvaritvah.

Ker je eden bil premajhen, da bi izgovoril pripoved BoZanskosti (alahuta),
je po vseh pel Duh, ki razkriva skrite stvari (kasyata).

Mojzes je pisal o tihih stvaritvah,*

David pa je pel o govorecih legijah.*

Izaija je nato svetu pokazal oblike (eskimé) serafov,

kako bivajo za posvecevanje.*

Ezekielu je bil dan delez, da govori

o ko¢iji kerubov, polni ¢udenja.*

Kajti ne Mojzes ne Izaija nista govorila o njej.

To povest je povedal prerok, zacuden nad razodetji,

ki je pojedel zvitek, poln misterijev ustvarjanja (razéh d-baruyuta),*

in izbruhnil je memro, katere pomen (sukala) um dojame le beZzno (gahrin hawné).

Pripovedoval je o ko¢iji, njenih podobah (Suhlapeh),

njenih oblikah in obrazih, ki so povezani z njo,

o obligjih, krilih, govorecih kolesih,

zivem duhu, ki se je sukal znotraj koles,*

o gibanju, o sluZenju kerubov,

o vzvi§enem prestolu, posajenem na njihove hrbte,*

o videnju podobe BoZjega Sina (bar aldha),

ki je bil poveli¢an (mezdayah) na kociji v velikem ¢udenju,*
in o glasu tega sluZenja kerubov v velikem ¢udenju,

ki so VzviSenega v njegovem kraju blagoslavljali v velikem drgetu.°
Vse to se je svet naucil od Ezekiela, sina izgnanstva:

® GlIz6,1-4.

% Jakob se nanasa na tri klice »Svet, ki jih izgovarjajo serafi med posvecevanjem (Iz 6,3).
4 GlIz6,6-7.

2V Mojzesovem porocilu o stvarjenju (1 Mz 1,1-2,4) nobena stvaritev ne govori.
4 (Gl. Ps103,20;148,2.

“ GlIz63.

4 Gl Ezk1,15-21.

4 Gl Ezk3,1-3.

47 Gl. Ezk 1,20-21.

4 Gl.Ezk1,22-25.

4 Gl Ezk1,26-28.

s Gl.Ezk10,19.

BESEDE STARIH



320 o kodiji, stra$ni na pogled,*
katere pripoved nista razkrila ne Mojzes ne David,
niti ni kakSen drug prerok govoril o njej tako kot Ezekiel.
Njemu je bil dan dar (mawhabta) tega razodetja,
da v ¢udenju (tahra) govori o ko¢iji kerubov.
Danijelu je bilo pokazano o njihovem zborovanju,
o njihovih redovih in o sluZenju nebescanov,

ki so tisoCkrat tisoc¢i sluZili Bivajo¢emu (’itya) v njegovem kraju

in ki so desettisockrat desettisoci stali pred njim v strahu.
In tudi o Gabrielu in Mihaelu ter njunih imenih*
330 nam je Daniel pokazal v svojem prerostvu.
In da imajo oblast tudi nad kralji in njihovo posestjo
ter da [nebeske] vojske delujejo po ukazu svojega Gospoda.
Mojzes je zakril vso pripoved o [nebeskih] vojskah,
niti ni Zelel reci nicesar o angelih.
In ni rekel niti, da so nastali, niti, da so bili,
da bi sodelavcem (knawata) pustil povedati preostanek.
Mojzes ni bil primoran govoriti o stvaritvah,
ampak samo, da vsemu svetu pokaZe, da obstaja Stvarnik.
Po svojem prerostvu pa je vedel, da ima sebi podobne (habré)
340 indabo to, kar je izpustil, povedano po njegovih sodelavcih.
Jozuetu Nunovemu sinu, temu ucencu cenjenega rabija,
je bilo razodeto, da obstajajo glavarji [nebeskih] vojsk.
V dolini je videl straznika (ira), ki je v roki drzal me¢,
in mu rekel: »Glej, jaz sem glavar [nebeskih] vojsk.«>
Ta pripoved o poveljnikih et in [nebeskih] vojsk
ni bila povedana v pripovedi o Sestih dneh,
ampak je Mojzes pisal samo o materialnih in vidnih telesih,
kako so nastala iz nic.
Ko je bil Mojzes dolocen, da piSe o stvaritvah,
350 je Clovestvo slavilo vsako stvaritevs
in svet ni vedel, da ima skritega Gospodarja.
Mojzes je pokazal, da obstaja Stvarnik vseh stvaritev,
inje s tem, ko je rekel, da je Gospod ustvaril nebo in zemljo,
meril na vse, kar je na nebu in na zemlji:
veter in ogenj, tudi angele in [nebeske] moci
ter vse stvaritve, ki po svoji naravi niso vidne.
S tem »V zacetku je Bog ustvaril nebo in zemljo«®
je Mojzes zajel vse pripovedi o stvarjenju (baruyuta).
Za njim so prisli preroki in izrekli svoja razodetja
360 ter so stvarstvu razkrili vse stvaritve, ki jih je zakril Mojzes.
In ker vsi vidci pijejo enega Duha (ruha),

st Gl Ezk1,1.

52 Gl. Dan 7,10.

s (Gl.Dan 8,16; 9,21;10,13.21; 12,1.
5 Joz5,13-14.

%5 Gl.Rim1,23

® 1Mz1,1.

96 TRETJIDAN 2025 2



370

380

390

400

je ena tudi resnica izgovorjena po njihovih razodetjih.

Znak BoZanskosti je torej Sel nad ni¢

in ga naredil v nekaj velikega, kar je bivalo, postalo in bilo:
nebo in zemljo ter tudi angele in [nebeske] vojske,

veliko brezno in tudi temo, ki je nad njim.

Znak je oblikoval (atqen) ogenj, vodo, zemljo in zrak,

Stiri, ki so nastali in iz katerih je nastal ves svet.

Nastali so kot nasprotujoci si elementi in bili nanizani

eden za drugim, dokler ni bil vsakemu dodeljen njegov lasten delez.
Zaradi tega svet ni bil dobro oblikovan in ne poseljen.

Nastala je zemlja, toda bila je pusta in prazna.’”

Ogenj je bil pomeSan z vetrom, zemlja je bila poloZena v vodo.

In odmerjen (psiq) in poloZen je bil svet, ki je nastal, ko $e ni bil oblikovan.

Tudi tesar poseka (paseq) les v gozdu

in iz njega naredi lepe izdelke.

Tudi slikar razporedi barve in barvila

in nato zacne slikati lepo podobo.

Tudi Bog je svet izrezal (pasqeh) iz nica,

da biiz njega zacel in vzpostavil stvaritve brez garanja.
Po enem znaku je ustvaril svet, ki Se ni bil oblikovan.

V Sestih dneh je vzpostavil in uredil vse oblike (tuganin).
BoZji mod¢i ni bilo treba, da dela postopoma (nagar ruheh),
da so bile vse stvaritve izpopolnjene v Sestih dneh,
ampak je stvarstvo potrebovalo red (tukasa),

ko je bilo ustvarjeno, da bi bile ena za drugo vzpostavljene njegove oblike.

Postopno nastajanje (magrat ruha) je bilo potrebno za oblike,

da bi podarile prostor svojim vrstnicam, medtem ko prehajajo.
No¢ je potrebovala dnevni ¢as (imama),>® ko sta bila razporejena,
da bi vsak od njiju vzel dodeljen deleZ (tawra).

Stiriindvajset ur je bilo dodeljenih dvema bratoma

in vsak od njiju jih je potreboval dvanajst.

Zaradi tega je podaljsal ¢as ustvarjanja,

da bi vsak od njiju vzel svojo lastnino in jo nato predal [naprej].
Zato je bilo nujno, da je njegovo delo [trajalo] Sest dni

zaradi urejanja vseh dnevnih ¢asov (imamé) in no¢i (laylawata).
Kajti bilo bi enostavno, da bi po enem znaku Stvarnik vzpostavil
deset tisoc svetov, Ce bi jih Zelel ustvariti.

Ko je ustvarjal, ni ustvaril toliko stvaritev, kot bi lahko,

ampak toliko, kolikor so jih lahko one sprejele,

da bi izdelki, ki so nastali, dali prostor drug drugemu

in da en izdelek svojemu vrstniku ne bi branil [prostora], ko je nastajal.
Ce bi takoj, ko je nastalo jutro, pokukal vecer,

ne bi bilo prostora ne za svetilo ne za dnevni ¢as.

Ce bi no¢ nastala skupaj z dnevnim ¢asom,

7 Gl.1Mz1,2.

% Beseda imama pomeni »dnevni ¢as«, »¢as dnevne svetlobe«. Od tega je treba lo¢iti besedo yawma, ki se nanasa na »dan« kot

celoto dnevnega in no¢nega ¢asa.

BESEDE STARIH

97



410

420

430

442

bi bilo zmedeno delovanje [nebeskih] vojsk.

Zato je bilo nujno, da je bil potrpeZljiv z ustvarjanjem (‘abuduta),
zaradi teka tega kolesa, ki napolnjuje case,

da so eden za drugim prihajali vsi trenutki

v urejenem teku, ki je razvr$c¢en in ne pride v neredu,

da dnevni ¢as ne bi poniZeval no¢iin se ji ne bi norcéeval

in da tudi no¢ ne bi dnevnemu ¢asu ukradla barve.

In da bi bil prostor med vecerom in prihajajo¢im jutrom,

da bi dnevni ¢as bival svetlostno, brez skode,

in da bi no¢ vzela vse svoje temne ure

in da v njo ne bi vstopilo Zarenje in svetenje dnevnega ¢asa

ter da bi vsi dnevni in no¢ni ¢asi tekli

po svojih poteh, po svojih ozemljih ob svojih ¢asih.

In barva tega se ne bo pomesala z barvo onega,

kajti tek kolesa bi se skvaril zaradi sprememb.

Zaradi tega prvi dan in drugi dan

pa tudi tretji, Cetrti in peti.

In Sesti dan, ko so bila zaklju¢ena vsa oblikovanja.

In napodil je sedmi dan, pocitek od stvarjenja.

Po znaku (remza) je bilo vzpostavljeno celotno stvarstvo, ko je bilo ustvarjeno.
V Sestih dneh je obleklo lepote vseh oblik.

Po elementih, ki so po tem znaku prisli v bivanje,

je bil svet ozalj$an z lepotami in oblikami,

velikim breznom in poleg njega, tudi ¢e Se ni bila oblikovana, z zemljo
in tudi s temo iz sence v prostoru noci.

Brezno se je zgibalo in iz sebe dvignilo oblake ter vrglo sence.

In varovalo je prostor (ntar duktd)®® no¢i, da bi ta bila nad stvaritvami,
kot je tudi David govoril v svojih psalmih:

»Temo je postavil za njegovo skrivali$ce in ga obkolil s sencami.«®
Ta tema vode, ki je nastala, je bila iz oblakov,

ki so zasencevali, pod njimi pa so bile sence.

Nastala je tema in veter (ruha) je pihal nad vodami.

Ustvarjen veter, ne Sveti [Duh] (ruha brita law qadista), kot je bilo razumljeno.
Mojzes ga je klical Gospodov Duh (ruha d-marya), kot ¢e bi govoril
»Stvaritev Gospoda, ki je vela nad njegovimi stvaritvami.®?

Nastalo je brezno in iz njega so se vzpeli oblaki zraka

in iz njih je nastala ta tema, ki je bila iz vode.

Veter je pihal na ukaz BoZanstva,

da bilodil in oblikoval izdelke, ki so nastali.

Tako je tudi morje Sof,* ki ga je razdelil po Mojzesovi roki,

% Besedna zveza ntar dukta lahko pomeni preprosto, da je brezno »varovalo kraj« oz. »prostor« no¢i. Vendar jo Jakob in skoraj
celotna sirska tradicija od Efrema dalje rabi za oznacevanje namestnistva, torej ko nekdo opravlja funkcijo drugega. Besedna
zveza natar dukta je klasic¢en sirski izraz za ¢loveskega oblastnika, ki mu je funkcija kralja dana le namestnisko, torej da jo varuje
za Kristusa, pravega kralja, ki prihaja.

© Psi8,12.

e Gli1Mzi.2.

2 Sirska beseda ruha lahko pomeni tako »(Svetega) Duha« kot »veter«. Jakob opozarja, da je zmotno misliti, da je Sveti Duh vel nad
breznom, saj bi to pomenilo, da ima Sveti Duh telesno realnost.

% Ime »trsti¢no morje« (hebr. yam-stip) (2 Mz 13,18) je v Pesiti transliterirano in ne prevedeno.

98

TRETJIDAN 2025 2



450

460

470

480

z vetrom vodil vso no¢, kot je pisano.*

In ko je ljudstvu spustil mano, je poslal veter

in je v pu$€avi za vojske nakopi¢il slavni kruh.

In ko je Zelel dvigniti prepelico, je zapihal veter®

in iz njega je dal deZevati ¢istega mesa za veliko ljudstvo.

Tako je tam - medtem ko je uzival nad stvaritvami,

kijih je nameraval ustvariti - veter Sel nad oblike,

kakor tudi dandanasnji piha za semena in drevesa

ter jim daje rasti po ukazu Bozanstva,

mece roso in, ¢e mu tako ukaZe, piha vetric¢

in po njem povzrodi, da dozorijo klasje in semena.

Zato mu je ukazal, naj veje (trahef) nad stvaritvami,

da bi bili po njem izdelki, ki so nastali, lo¢eni drug od drugega:
brezno in zemlja, pa tudi tema in veter, ki piha.

Znak je stal, da bi vzpostavil svet v velikem ¢udenju.

In [nebeske] vojske so bile polne navdusenja, cudenja in zac¢udenja
in nih¢e izmed njihovih mnoZic si ni upal sprasevati.

Njihov Gospod je bil skrit in niso doumeli kje je njegov prostor (atreh).
Bili so polni gibanja (zaw'a), da bi ga blagoslavljali, kjer koli je.
Nato je skriti Gospod rekel: »,Naj bo luc¢!’

In nastala je lu¢.«%¢ In [nebeske] vojske so se stresle, da bi vriskale.
SliSale so ukaz in poleg njega videle delo, ki je nastalo.

In dvignilo se je slavljenje skritega Gospoda iz njihovih mnoZic.
Glas je vzpostavil ustvarjanje ludi in jih navdal s cudenjem.

V ¢udenju (dumara) so dvignili svoje glasove k slavljenju.

Iz skritosti BoZanstva je izSel ukaz

in potisnil vstran temo vode ter privedel lué.

Pokazal je pot no¢i, da bi od$la vstran, jo potegnil in je od$la.

In vstopil je dnevni ¢as in stal (q@m) je na svojem prostoru (dukta), da bi tudi on kraljeval.
Stalje (q@m), toda tema je ostala nad vodami

za mero noc¢i. In takrat je bilo re¢eno: »Naj bo lu¢.«*

In nastala je prva noc iz teme,

tista iz oblakov, s katero je bilo pokrito brezno.

Ko je bivala za mero dvanajstih ur,

je vzSel dnevni Cas, nova stvaritev, nad oblikami.

»Bog je rekel: ,Naj bo lu¢!’ in nastala je lué.«

In vstal je velik ¢as dneva in nebe3ke vojske so vriskale.

Niso vedele, kako so nastale iz ni¢,

in videle so, da je nastala lug, ter so se poducile o stvarniku,

da je on ukazal in so nastale, kakor je ukazal. In nastala je luc.

Ta, ¢igar narava je skrita: njegovo ustvarjanje je razkrito in poveli¢ano.
In dnevni ¢as (imama) je postal dan (yawma), poln vseh radosti.
Prvorojenec svojih bratov, ljubljeni vodja sebi enakim.

o Gl 2Mz14,21.

% Gl 4 Mz11,31; Ps 78,26.
% 1Mz1,3.

7 1Mz1,3.

BESEDE STARIH



Postal je prvi dan v tednu, poln misterijev (rdzé) in napolnjen s simboli (tupseé).
490 In bil je potegnjen in je priSel na svet, da bi nastal, [ceprav] Se ni bival.
Ustvarjanje (‘abuduta) je spocelo in rodilo dva brata:
temno no¢ in ¢as dneva, poln svetlobe.
Dve lepoti, ki druga drugi nista bili podobni.
In razodeto je bilo, da je vse, kar je ustvaril Gospod, lepo.
Prvi dan je zacetek (riSa) sveta, velika lepota.
Zacetek kroga (gigla), ki je naznadil izvir ustvarjanja (hipa d-baruyuta).
Noc¢ je bila prva in je zavzela sluzbo (dukta) pred ¢asom dneva.
Prisla je svetloba, jo odrinila vstran, vstopila in se postavila, da bi bila prvorojena.
Rebeka je Izaku kot dnevni in no¢ni ¢as rodila
500 Ezava in Jakoba, ki drug drugemu nista bila podobna.
Ezav, prvorojenec, je bil temne barve kot ¢as noci.
In priSel je Jakob in zagrabil njegovo peto kot ¢as dneva.®®
Cas dneva je Sel ven in zagrabil peto ¢asa nodéi, svojega brata.
In vstal je prvi dan, da bi postal kot temelj (Satesta) sveta.
Cudo (dumara) je bil ta prvi dan, ki je nastal
iz svetlobe, ki je skriti Gospod izrekel in je nastala.®
Ta dan ni imel ur dneva
in ni odSel pro¢ (etyabal) ob Sesti ali deseti [uri], da bi nastal vecer,
kajti slavna svetloba tega dne ni potovala po poti.
510 Bilaje trdno odlocena razsvetliti stvaritve.
Ni vz3la na vzhodu kot sonce in zacela potovati.
Kajti zares je nastala, kot je bilo rec¢eno, »Naj bo svetloba«.”
Ni se premikala od tukaj do tja, da bi §tela ure,
niti ni imela vzhoda in zahoda.
»Bog je rekel ,Naj bo svetloba’ in nastala je svetloba.«™
Zares je nastala, kot je reCeno, ne da bi vzsla.
Svetloba je vstopila, bivala in sluZila, da je nastala mera, ki jije bila dolocena,
dokler je bilo od tega ¢asa dneva zahtevano, da zavzema svoje mesto.
In prvi dan se je vzpostavil iz tega ¢asa noci in ¢asa dneva.
520 Invecer in jutro sta pospesila tek drug za drugim.

Prevedel: dr. Aljaz Krajnc

% Gl.1Mz 24,26.
0 GL1Mz1,3.

7 1Mz13.

7 1Mz13.

100 TRETIIDAN 2025 2



Foto: Denis Koncar

101



DR. ALJAZ KRAJNC

Jakobova simfoni¢na pesnitev
v sedmih stavkih

akobova memra O oblikovanju stvaritev je teolo$ka pesnitev, napisana v 3020 dvanajstzloZnih
Jverzih, kjer je prav zlog osnovno ritmi¢no sredstvo. Pri Jakobu se teologija tvori v pesmi in zato
ni vezana na zakonitosti teoloskih traktatov, temvec se opira na simbolni jezik, ko isto resnico
prikazuje prek podob, prek nenehnega in veckratnega pribliZevanja resnici v govorici metafor,
ki vsaka na svoj nacin izraZa to, za kar je ena sama premajhna: pripoved o BoZanskosti (v. 297).
Pripoved (Sarba) o vzviSenih lepotah (v. 14) oz. BoZanskosti (v. 45) je tudi za Jakoba namen njegove
memre.

Kot osnovna znacilnost Jakobove memre se kaZe polifoni¢nost, ki jo omogoca Ze njegovo branje
Svetega pisma, saj je bil za pripoved o BoZanskosti en sam glas premalo, ampak »je po vseh pel Duh,
ki razkriva skrite stvari« (v. 298). Jakob se zaveda, da je resnica Svetega pisma dosegljiva le prek
posludanja pesmi, ki jih poje Duh, prek polifoni¢nega zvena, ki pri tem nastaja.

Hkrati Jakobova pesnitev izkazuje tudi simfoni¢ni znacaj, saj te glasove povezuje v harmoni¢no
pesnitev o stvarjenju, kjer variacije na razli¢ne teme v obliki polifonije ustvarjajo simfoni¢no celoto,
v kateri vsak stavek deluje kot del harmoniéne celote. Simfoni¢ni znacaj Jakobove pesnitve se kaZe
predvsem v prehajanju tem, nac¢inu, kako nakazuje nove teme v preigravanju Ze obstojecih, in v
tem, da se nekatere teme pojavljajo na ve¢ mestih, kar deluje kot pozen odmev. Alteracija tem, nji-
hovo nenehno prepletanje in vra¢anje dajejo pesnitvi harmonicen in simfoniéen znacaj.

Narava Jakobove memre O oblikovanju stvaritev kaZe, da jo je treba razumeti kot glasbeno delo,
s3j je pisana v ritmu. V njej zazveni polifonija glasov, ki izreka BoZanskost. Tako kot v velikih
simfonijah Jakob ohranja harmonijo skozi celotno delo prek razli¢nih tem, ki se v nenehno novih
oblikah rojevajo ena iz druge, se oddaljujejo in spet vrac¢ajo. Razumeti Jakobovo memro kot simfo-
ni¢no pesnitev pa ni zgolj estetska metafora, temvec se kaze kot hermenevti¢ni klju¢ razumevanja
njegovega dela, ki je samo strukturirano kot simfoni¢na pesnitev in ki resnice ne izreka zgolj prek
besed in diskurzivnega razkritja bivajocih resni¢nosti, ampak resnico odstira tako, da v polifonijo
privede svoje lastno govorjenje ter glasove Svetega pisma, tako da v njihovem vecglasju zazveni
resnica kot lepota. Jakobova pesnitev s tem potrjuje uvid Hansa Ursa von Balthasarja, da je lepota
prvotni nacin, v katerem se razodeva resnica, da ni le okras, temvec epifanija resnice. Pri Jakobu gre
za poetiko stvarjenja, ki govori o lepotah ustvarjenih resni¢nosti in njihovem porajanju (vv. 1-2),
koné¢no pa je pravzor lepote lepota Besede, ki je popolna in BoZanska lepota (vv. 21-22).

Zaradi navedenega bo komentar k Jakobovi pesnitvi uposteval temeljno hermenevti¢no nacelo,
da je treba Jakobovo memro razumeti podobno kot glasbeno delo, kjer sta primarna nacina javlja-
nja lepote polifoni¢nost in simfoni¢nost, ki se medsebojno bogatita ad maiorem Dei gloriam.

UVERTURA: KAKO GOVORITI? BOGO-CLOVESKO DVOGLAS]JE

Ena izmed znadilnosti Jakobovih memr je, da jim doda uvode, v katerih Boga prosi, naj mu omo-
gociizrekanje memre. Za razliko od grskih pesnikov, denimo Homerja, ki se na zacetku Iliade obrne
k muzam, se Jakob obrne k Bogu in ga prosi, naj mu Stvarnik, ki ga nagovarja s »ti«, da, da govori

102 TRETJIDAN 2025 2



(v. 1), naj za¢ne govoriti po njem (v. 3), naj razodene svojo dobroto (v. 5), naj da ustom, da ga slavijo,
naj zaseje v njem memro (v. 13), iz katere naj po Duhu privede pripoved (Sarba) o vzviSenih lepotah
(v. 14). Boga prosi, naj mu da svojo roko (v. 34), naj nanj nagne svoje vzhajanje, kajti razen po Bogu
ni za du$o nobene svetlobe (vv. 35-36). V eni izmed zadnjih variacij na to temo Jakob rece: »Kdo je,
ki te lahko izrece, Gospod, ¢e ne po tebi?« (v. 40) Kon¢no je za izrekanje Boga potrebna BoZja Beseda
(melta), ki je »vi§ja od besed in tiSin« (v. 39): za »vzviSeno pripoved je govorcu potrebna Beseda
Zivljenja« (melat haye). Jakob je tako v uverturi povsem jasen, da je za njegov govor potrebno BoZje
delovanje; da »vse zmore v Njem, ki mu daje moc«, re¢eno s Pavlom (Flp 4,13).

Poleg teme BoZjega delovanja, ki je nujno za govorjenje, v dvoglasje z njim vstopa Se ¢loveska za-
drZanost, ki je primerna za izrekanje memre: »prek tebe naj za¢nem govoriti, ko se ¢udim (tahar)«
(v. 3). Cudenje (vthr) ni prisotno le v uverturi, temve¢ je tudi dejavnost, pripisana prerokom in celo
ustvarjenim bitjem: ¢udenje nebeske vojske Zene k slavljenju in v tem ¢udenju vztrajajo vse do
danes (vv. 233-234, V. 461); kocija kerubov je polna ¢udenja (v. 304); BoZji sin je na ko¢iji poveli¢an
v velikem ¢udenju (v. 316); kerubi sluZijo v ¢udenju (v. 317); Ezekiel v ¢udenju govori o kodiji (v.
324); svet je bil vzpostavljen v velikem ¢udenju; tudi ustvarjene luci so ustvarjene v ¢udenju in v
¢udenju slavijo (vv. 469-470). Cudenje je dejavnost, ki je conditio sine qua non govorjenja o Bogu,
eksistencialno zadrZanje, ki sploh omogoca kakr$no koli pripoved (§arba) o BoZanstvu:

»Vse pripovedi o BoZanstvu (‘aldhutd) so ¢udenje (tahra),
in Ce se ta, ki govori, ne ¢udi, naj bo raje povsem tiho.« (vv. 45-46)

Jakob ¢udenje povezuje z duso (naps$a), saj cudenje duso prevzame podobno, kot vera (haymanuta)
prevzame um (hawnd) (v. 43). Pri ¢udenju in veri gre za dve komplementarni dejavnosti, ki sta obe
potrebni za ucenje oziroma nauk (yulpana). Nauk torej ne izhaja samo iz vere, ampak je tisto vimes,
kar nastaja med vero in cudenjem in kateremu je zaradi te vmesnosti dan oscilacijski znacaj gibanja
med ¢udenjem in vero. Ker je cudenje integralen del nauka, je ta dosegljiv le prek eksistencialnega
zadrzanja ¢udecega. Cudenje in vera sta naposled zdruZena v ljubezni:

»Razen z ljubeznijo (huba), ki je polna ¢udenja in vere,
naj si nihce ne drzne govoriti o veli¢astvu.« (vv. 47-48)

Jakob nam v uvodu v svojo simfoni¢no pesnitev ponudi BoZje-¢loveSko dvoglasje, ki je potreb-
no za vsako govorjenje o Bogu. Na eni strani je nujno Bozje posredovanje, saj je o Bogu mogoce
govoriti le s pomo¢&jo Boga, na drugi strani pa je potrebno, da se ¢lovek »odpre« v ¢udenju. Samo
v eksistencialnem zadrzanju ¢udenja je namre¢ mogoce govoriti o BoZanstvu. To temeljno
dvoglasje sluZi kot uvod v uverturo in kot tako nakazuje osnovno tonaliteto celotnega dela, ki je
izre¢eno v harmoniji ¢cudenja in BoZjega delovanja.

PRVI STAVEK: STVARJENJE IZ NIC

Potem ko je Jakob v uverturi celotno pesnitev uvedel z Bogo-¢loveSkim dvoglasjem, v prvem
stavku takoj pove, da je njegov um »pregledal nebesa, svetila in [njihove] tirnice« (v. 51) ter »nobcu-
doval v ¢udenju vsem stvaritvam« (metdamar hawna b-tahra d-kul beryata) (v. 52). V tem ¢udenju
v Jakobu zadrgeta memra, polna ¢udenja vsem stvaritvam (v. 53), in celo poskakuje v njem, da bi
se razodela. Jakobovemu lastnemu ¢udenju nad vsemi stvaritvami — njegovemu zrenju stvarstva
z visokega kraja (rawmd) - se v tem trenutku pridruZi branje Mojzesove knjige. Od te tocke dalje
bo duhovnisko porocilo o stvarjenju klju¢na tema Jakobove memre, ki jo v tem pogledu lahko
oznacimo za variacijo na 1 Mz 1,1-2,4. Klju¢no je, da za Jakoba branje 1 Mz ne pomeni odpovedi
lastnemu umu, ampak je prek branja Mojzesa razumevanje (buyana) obogateno (‘tar), da izrece

BESEDE STARIH 103



¢udenje nad ustvarjanjem (tahra d-bariyuta). Jakob tukaj znova pokaZe simfoni¢no naravo svoje-
ga dela, saj glas (qala) Mojzesa »V zacetku je Bog ustvaril nebo in zemljo« (1 Mz 1,1) ne predstavlja
groznje njegovemu lastnemu glasu, njegovi besedi, ampak ga spodbudi, da »zadrgeta« (za'et) go-
voriti. Od zdaj naprej bo Jakob govoril v sozvocju z Mojzesom, ¢emur se bodo pridruzili Se ostali
preroki, ki so govorili o stvarjenju sveta. Jakob nas uvaja v polifonijo ene resnice, ki se kaze v
njegovem sprejemanju Mojzesovih besed in bo kasneje eksplicitno predmet memre.
Ze v tem prvem dvoglasju Jakoba in Mojzesa za¢ne Jakob svojo variacijo na Mojzesovo temo,
ki postane mojstrsko napisana melodija drznega uma, premaknjenega izven orbite tega sveta (v.
64), in se sprasuje, ¢emu je bil podoben prostor sveta, ko e ni bil (v. 71). Jakobov um je kot Henoh
»prestavljen« (v. 63) v pred-¢as: »Tam, na tistem kraju, pred tem gibom (zaw'a), ki pripelje nekaj v
bivanje (d-nehwé medem), / sem zrl, taval, se ¢udil, se izgubil, se razgledoval in stal.« (vv. 85-86).
In tam k njemu kapljajo »valovi sijajev Bozanskosti« (galilé d-ziwah d-’alahutd) (v. 88). Poroca o
svojem videnju Boga, ki je pred stvarjenjem prebival in se poveliceval, se posveceval in ni po-
treboval nobene stvaritve (vv. 93-98). »Velicastno BivajocCe (itya raba) je bilo vzviSeno po svoji
Bivajoc¢nosti (ituteh). Prebivalo je v sebi in ni bilo kraja, ki ga ne bi napolnjevalo.« (vv. 99-100)
Vprasanje, ki se poraja in je bilo v zgodovini judovske, krS¢anske in islamske misli iroko

obravnavano ter so bili nanj podani raznovrstni odgovori, je: »Zakaj je Bog ustvaril svet?« Prav
odgovor na to vpraSanje bo v nadaljevanju podala Jakobova memra. Jakob jasno pove, da Bog ni
potreboval stvarjenja stvaritev (v. 102), ampak je svet ustvaril, ker se je v njem vzdramila (vVdwl)
ljubezen (rahme) (v. 101) in ker je dober (taba) (v. 104):

»In v njem se je vzdramila (dalw) ljubezen (rahme), ki je bila po naravi v njem,

da bi ustvaril stvarstvo, ¢eprav ni potreboval stvaritev.

S svetom, ki ga je ustvaril, ni hotel izpolniti svoje potrebe,

ampak je stvaritve ustvaril, ker je dober (taba).« (vv. 101-104)

Pri tem je treba poudariti, da beseda rahmé v ednini lahko pomeni tudi »maternica«, kar kaze
na nezno, usmiljeno materinsko ljubezen, katere odsotnost ni sovrastvo, temvec¢ krutost. »Svet
je bil ustvarjen po dobroti (tabuta), da bi z Bivajo¢nostjo (ituta) bilo to, kar je nastalo iz ni¢.« (vv.
109-110) Ce beremo ali poslu§amo Jakobovo memro, lahko v besedah »In v njem se je vzdramila
ljubezen« (wdalw béh rahmé) zasliSimo ton, ki za¢ne zveneti in postopoma s seboj priklice celotno
stvarstvo v obstoj. Odli¢na je primerjava z zacetkom Mahlerjeve prve simfonije, kjer se iz prvega
tona pocasi rojeva celotno vesolje melodij.

Za Jakoba ima stvarjenje kenoti¢en znacaj, kar poudari z uporabo glagolskih korenov vnht in
Vthty. Mojzes je videl stvarnika, kako se spu§¢a ustvarjat (nhet nebré) stvarstvo (v. 132), in Jakob
jasno pove, da e se Bog ne bi spustil in poniZal, ne bi mogel ustvariti sveta:

»In spustil se je ustvarjat (nhet nebré) stvaritev za stvaritvijo po njihovih oblikah.
In postalo je ocitno, da Ce se ne bi spustil (ettahti), ne bi ustvarjal.« (vv. 105-106)

BoZjaljubezen in dobrota, zaradi katerih je Bog svet iz nebivanja pripeljal v bivanje, se izrazita
v spustu Boga iz visokosti njegovega kraja, da ustvari ustvarjene resni¢nosti.

Svetje po Jakobu nastal po BoZjem znaku (remza). Samostalnik remza in glagol rmaz po svojem
osnovnem leksikalnem pomenu pomenita »znake, »simbol« oziroma »naznaditi«, »pokazati«.
Jakob in Ze poprej$nja sirska tradicija (predvsem Narsaj) besedo uporabljata za oznacevanje Boz-
jega stvariteljskega dejanja, prek katerega Bog ustvarja:

»In iz Bivajo¢nosti je nastalo je prvo gibanje (zawa).
Znak (remza) je Sel ven in deloval, da je ni¢ postal nekaj.« (vv. 133-134)

104 TRETJIDAN 2025 2



Alwan, ki je analiziral rabe besede remza v celotnem Jakobovem opusu, ugotavlja, da beseda
remza v eni besedi oznacuje Bozjo voljo in mo¢, po katerih je Bog ustvaril svet, saj pri Bogu,
drugace kot pri ljudeh, oboje sovpada (Alwan 1988-1989, 104). Jakob v svojo teoloSko pesnitev
vpelje temo, ki je stalnica v njegovih memrah o nastanku sveta. V prvem stavku memre o prvem
dnevu je tema znaka vseprisotna, saj se prvi¢ pojavi v v. 67, njena zadnja pojavitev pa je v v. 460.
Znak vzpostavi (aqim) nekaj iz ni¢ (vv. 67,177, 363-365) in sleherna stvaritev nastane po znaku (vv.
270, 381, 425). V prvem stavku je govora predvsem o stvarjenju nebeskih vojsk ter $tirih osnovnih
elementov, ki so nastali po znaku (vv. 197, 235, 237, 273-274, 367). Jakob jasno pove, da znak daje
Bog (v. 177) in da on ustvarja po znaku (v. 270). Znak, ki kot opozori Alwan, v sebi vsebuje voljo
in mo¢, silahko predstavljamo kot gib (v. 133), ki naznacuje zacetek ustvarjanja, v bivanje pozene
celoten kozmos in stoji na njegovem zacetku. Je ne-fizien in nesliSen (v. 251) gib dirigenta, ki
obenem privede v bivanje prvi ton. Kon¢no je po Jakobu znak delovanje, ki je znotraj Trojiskega
oblikovanja ustvarjenim pripisano Bogu Ocetu:

»OcCe naznac¢i (ramaz), Sin ustvari (bare) in Duh izpopolni (gamar).

Po Trojici je svet zacel obstajati iz ni€.

Ko je Trojica uZzivala v oblikovanjih (tugané),

je naznacila (remzat), ustvarila (brat) in izpopolnila (gmartéh) svet z velicastno mocjo.« (vv. 243-246)

Oblikovanje stvaritev je po Jakobu delo Trojice, znak, ki je povezan z Oletovim delovanjem, pa
je integralen del tega oblikovanja. Znak je kon¢no del nedeljivega Trojiskega BoZjega stvaritelj-
skega dela, po katerem je bil ustvarjen ves svet.”? Podobno kot spu3c¢anje, brez katerega svet ne bi
bil ustvarjen (v. 106), v ospredje postavlja dejavnost, ki je obi¢ajno povezana z drugo BoZjo osebo;
je znak eminentno Ocetov, Ceprav je nelocljivo povezan s stvariteljskim dejem celotne Sv. Trojice.

Do konca prvega stavka memre Jakob govori Se o dveh temah: o enosti prero$tva in o postop-
nosti stvarjenja. Predvsem v prvi se znova pokaZze Jakobova teznja k harmoniji in simfoni¢nosti.
Jakob namrec¢ naziva vpraSanje, zakaj Mojzes v svojem porocilu o stvarjenju ni govoril o stvarje-
nju angelov in nebeskih vojsk, ampak le o telesnih stvarnostih. Jakob poda svoj odgovor v dveh
delih: Mojzes je pisal, da bi se svet po vidnih stvareh nau¢il, da ima Gospoda (v. 260}, saj je bil, kot
izvemo prej v memri, predtem zatemnjen v malikovanju (v. 150). Drugi del odgovora je povezan z
Jakobovo teologijo prerostva: ¢eprav Mojzes ni govoril o nevidnih stvareh, ampak je o njih govoril
Sele David v svojih psalmih (vv. 262-263), je eden »duh njunih razodetij« (ruha d-gelyanayhun) (v.
268). Mojzes tudi ni pisal o stvarnostih, ki jih omenja Izaija, »da bi bil Izaiji dan deleZ (pesta), da
govori o njih« (v. 290). Jakob o enosti prerostva v zgo$c¢eni obliki pravi:

»Kajti ker je ves duh prero§tva (ruha d-nbiyuta) eden (hda),

ga je Gospod po delih (mnawata) dal tistim, ki so bili primerni zan,j.

Preroki so za BoZanskost (alahuta) postali sinovi skrivnosti (bnay raza),

ta pajim je razdelila sleherno razodetje o njenih delih.

Vsak od njih je glede na dar (mawhabta), ki mu je bil dan,

razodel svetu o Stvarniku in njegovih stvaritvah.

Ker je eden bil premajhen, da bi izgovoril pripoved BoZanskosti (alahuta),

je po vseh pel Duh (zemrat ruha), ki razkriva skrite stvari (kasyata).« (vv. 291-298)

Jakob na tem mestu sam uporabi glasbeno metaforo, ko pravi, da po vseh prerokih »poje« Duh.
Eden je Duh prerostva, ki poje v vseh prerokih glede na dar (mawhabta), ki jim je dan, tako da se
ustvarja vecglasje prerostva, ki edino lahko izgovarja pripoved o BoZanskosti. Pripoved o BoZanskosti,

72V Ze omenjeni analizi Alwan povsem spregleda utemeljenost znaka v Sv. Trojici in njegovo mesto v Jakobovi trinitari¢ni teologiji.

BESEDE STARIH 105



kakor je posredovana v Svetem pismu, je po svojem bistvu vecglasna in se kaze kot harmonic¢na ubra-
nost, znotraj katere po vsakem preroku poje isti Duh, ki razkriva skrite stvari in govori o isti resnici:
»In ker vsi vidci pijejo enega Duha,
je ena tudi resnica izgovorjena po njihovih razodetjih.« (vv. 361-362)

Jakobov uvid je daljnoseZznega pomena, saj na kratko povzema kri¢ansko hermenevtiko Svete-
ga pisma, ki v posameznih besedilih kljub njihovi razli¢nosti prepoznava temeljno harmoni¢no
enost, izraZeno v vecglasju. Tak$no branje je aktualno 3e danes. Resnica Svetega pisma ni dos-
topna zgolj s poznavanjem enega svetopisemskega mesta - njegovega nastanka in sporoc¢ilnosti
v kontekstu nastanka -, ki bi na odlikovan nacin izrekalo resnico o BoZanskosti, temve¢ je treba
posamezna mesta razumeti Sele v celoti harmoni¢nega vecglasja, kjer v vec glasovih poje isti Duh
in ki edino lahko izgovori pripoved o Bozanskosti.

Druga tema, o kateri razpravlja Jakob, je postopnost stvarjenja. Postavlja se vprasanje, zakaj
Bog ni vsega ustvaril naenkrat, ampak je svet ustvaril v Sestih dneh, sedmi dan pa pocival. Jakob
je jasen, da »BoZji mo¢i ni bilo treba, da podaljSuje« (v. 383) in da bi bilo zanj enostavno, »da bi
po enem znaku vzpostavil / desettiso¢ svetov, e bi jih Zelel ustvariti« (vv. 397-398). Postopnost
stvarjenja ni posledica BoZje nemo¢i, ampak je stvarstvo potrebovalo red (tukdsa) (v. 385). Jakob
pojasni, da je postopnost pomenila, da ima vsaka stvaritev svoj deleZ (v. 390) in da en izdelek dru-
gemu ne preprefuje prostora pri nastajanju (v. 402). Z drugimi besedami, Bog je s postopnostjo
ustvaril ¢as (v. 393), in »Ce bi takoj, ko je nastalo jutro, pokukal vecer, / ne bi bilo ¢asa ne za svetilo
ne za dan« (vv. 403-404):

»Zaradi tega je bilo nujno, da je bil potrpeZljiv z ustvarjanjem (‘abuduta),
zavoljo teka tega kolesa, ki napolnjuje case,
da so eden za drugim prihajali vsi trenutki.« (vv. 407-409)

Postopnost stvarjenja je v sluzbi rojevanja ¢asa, ki je nastal prav zaradi postopnosti.

Prvi stavek Jakobove simfoni¢ne pesnitve se izteCe v obravnavo stvarjenja prvega dnevnega
in no¢nega ¢asa. Kronolosko je najprej nastopil ¢as noci, ki je trajal dvanajst ur prvega dne, torej
ko je tema pokrivala brezno (vv. 477-479). Nato pa je, ko je Bog rekel »Naj bo luc«, nastopil e ¢as
dneva. Po preteku dnevnega Casa se je iztekel prvi dan, poln vseh radosti (v. 487). Jakob nastop
dnevnega in no¢nega ¢asa, ki skupaj tvorita prvi dan, primerja rojstvu Ezava in Jakoba, ki sta si
bila razli¢na in sta pri$la iz Rebeke tako, da je Jakob zgrabil peto svojega brata Ezava; podobno je
dnevni ¢as zagrabil peto no¢i (v. 502). Kljub svoji nepodobnosti sta tako dnevni kot no¢ni ¢as lepa:

»Ustvarjanje (‘Gbuduta) je spocelo in rodilo dva brata:

Temno noc in ¢as dneva, poln svetlobe.

Dve lepoti, ki druga drugi nista bili podobni.

In razodeto je bilo, da je vse, kar je ustvaril Gospod, lepo.« (vv. 491-494)

Jakob v zakljucku prvega stavka omeni temo, ki je bila omenjena Ze na zacetku in ki je vsepri-
sotna tema njegove memre: lepota stvaritev. Naposled prvi stavek izzveni v plesu dneva in noci,
ki pospesita tek drug za drugim (v. 520).

Konec prvega stavka.

REFERENCE

Akhrass, Roger. 2015. A List of Homilies of Mor Jacob of Serugh. Syriac Orthodox Patriarchal Journal 53: 87-161.

Mathews, Edward G., ur. 2009. Jacob of Sarug’s Homilies on the Six Days of Creation: The First Day. Princeton, NJ: Gorgias Press.
Muraoka, Takamitsu, ur. 2018. Jacob of Serugh’s Hexameron. Leuven: Peeters.

106 TRETJIDAN 2025 2



AVGUSTIN

Razlaga Psalma 126 2. de

4. [v. 2] Ce hofemo, da nas varuje On, ki se je poniZal zaradinas in je bil poviSan, da bi nas varo-
val, bodimo ponizni! Nih¢e naj si ¢esa ne prilasc¢a! Nihce nima ¢esa dobrega, razen da ga je prejel
od Njega, ki je sam dober. Kdor pa bi si hotel prilastiti modrost, je neumen. Naj bo poniZen, da bo
prisla Modrost in ga razsvetlila! Ce pa misli, da je Ze moder, preden bi vanj prisla Modrost, tako
reko¢ vstaja pred svitom (ante lucem) in Se vedno hodi v temi! In kaj sli§i v tem psalmu? »Zaman
vam je vstajati pred svitom.«* Kaj pomeni: »Zaman vam je vstajati pred svitom«? Ce vstajate, Se
preden se zasvita (surgat lux), je nujno, da ostajate v nicevosti, ker boste v teminah. Vasa lu¢, Kris-
tus, je Ze vstala! Dobro je zate, da vstaja$ za Kristusom. Nikar ne vstajaj pred Kristusom! Kdo so
tisti, ki vstajajo pred Kristusom? To so tisti, ki hocejo sebe postaviti pred Kristusa. In kdo so tisti,
ki se hocejo postaviti pred Kristusa? Tisti, ki hoCejo biti povisani tukaj,? kjer je On bil ponizen. Naj
bodo torej tukaj ponizni, e hocejo biti povisani tam, kjer je tudi Kristus bil poviSan. Pravi namre¢
o tistih, ki so se mu pridruZili z vero, med katerimi smo tudi mi, ¢e le verujemo vanj s ¢istim
srcem: »OCe,« pravi, nhocem, da naj bodo tam, kjer sem jaz, tudi tisti, ki si mi jih dal.«3 Velik dar,
velika milost, velika obljuba, bratje moji! In kdo bi ne hotel biti s Kristusom tam, kjer je Kristus?
Toda Kristus je Ze poviSan: ali hoce$ biti tam, kjer je povisan? Bodi poniZen tam, kjer je tudi On
bil ponizen! Zaradi tega govori sama Lu¢: »Ucenec ni nad uciteljem, niti sluzabnik nad svojim
gospodarjem.«* Tisti, ki so kot ucenci hoteli biti nad uciteljem in ki so kot sluzabniki hoteli biti
nad svojim gospodarjem, so hoteli vstati pred svitom: zaman so hodili, ker niso hodili za lu¢jo.
Tem torej pravi ta psalm: »Zaman vam je vstajati pred svitom!« Tak$na sta bila Zebedejeva sinova.
Se preden sta se po zgledu Gospodovega trpljenja poniZala, sta si Ze izbirala mesti, kjer naj bi
sedela: eden na desni, drugi na levi. Hotela sta vstati pred svitom, zato sta zaman hodila. Ko pa
je Gospod to slisal, ju je opozoril na poniznost in jima rekel: »Ali lahko pijeta kelih, ki ga bom jaz
pil?«5 Jaz sem priSel, da bi bil poniZen, in vidva hoceta biti povi§ana Ze pred menoj? Kamor grem
jaz, tja mi sledita, pravi. Kajti ¢e hoceta hoditi po tej poti, po kateri jaz ne hodim: »Zaman vam je
vstajati pred svitom!« Tudi Peter je vstal pred svitom, ko je Gospodu hotel dati nasvet, da naj ne bi
trpel za nas. Gospod je namrec govoril o svojem trpljenju, v katerem se nam je obetalo odreSenje;
pravzaprav je govoril o poniZnosti sami: poniZen je namre¢ trpel. Ko je torej govoril o svojem
bodocem trpljenju, se je Peter, ki mu je malo prej rekel, da je Bozji Sin, prestrasil. Ustra$il se je, da
bi (Gospod) umrl, in mu je rekel: »Bog ne daj, Gospod, prizanesi sebi,® to se ne bo zgodilo.«” Pred
Ludjo je hotel vstati in Luci dati nasvet. Toda kaj je storil Gospod? Napravil ga je tak$nega, da bi
vstal za Lucjo: »Stopi za mano, satan!«® Zato namrec satan, ker hoces vstati pred svitom. »Stopi

Ps126,2 (lat.).

Tj. na tem svetu.

Jn17,24.

Mt 10,24.

Prim. Mt 20,21-22.

¢ Db. »Bodi si naklonjen!« Torej: »Misli nase!«

7 Mt16,22. Vulgata ima drugacno besedilo: »Absit a te, Domine, non erit tibi hoc.«
& Mt16,23.

wos W oN e

BESEDE STARIH 107



za manoc, da bi Sel jaz naprej, ti pa bi sledil! Pojdi po poti, koder grem jaz, ne koder hoces ti iti in
bi me po njej hotel voditi!

5. Torej tistim, ki so hoteli vstajati pred svitom, psalm govori: »Zaman vam je vstajati pred
svitom.« In kdaj bomo vstali? Takrat, ko se bomo poniZzali: »Vstanite, potem ko ste sedeli.« Vsta-
janje pomeni povi$anje, sedenje pomeni poniznost. Na nekaterih mestih se sedenje razume kot
Cast sojenja, na drugih mestih pa nakazuje poniZnost. Kako se sedenje razume kot ¢ast sojenja?
»Sedeli boste na dvanajstih stolih in sodili dvanajst Izraelovih rodov.«® Na kakSen nacin pa je
sedenje znamenje poniZnosti? Gospod se je ob 3esti uri utrujen usedel k vodnjaku.*® Gospodova
utrujenost je bila Gospodova oslabljenost, oslabljenost moci, oslabljenost modrosti: toda osla-
bljenost sama je poniznost. Torej, Ce je sedel iz oslabljenosti, to sedenje pomeni poniznost. In
njegovo sedenje samo, to je njegova poniznost, le ta nas resila, ker »kar je slabotnega pri Bogu,
je moc¢nejse od ljudi«.™ In zato pravi v nekem psalmu: »Gospod, ti pozna§ moje sedenje in moje
vstajanje,«* to je mojo poniZnost in moje povisanje. Cemu torej, o Zebedejeva sinova, hoceta biti
povisana pred svitom? Naj torej tako povemo in raje imenujmo ta dva, ki se ne jezita na nas, saj
so o njima bile napisane te stvari, da bi se drugi pazili tiste prevzetnosti, v katero sta se sama
ujela. Zakaj torej hocCeta »vstajati pred svitom«? Zaman vama je! Hocete biti povisani, Se preden
bi se ponizali? Sam va$ Gospod, ki je vasa lug, se je poniZal, da bi bil poviSan. Poslu3ajte Pavla,
ki govori: »Ceprav je bil v podobi Boga, ni imel za (ugrabljeni) plen, da je enak Bogu.«* Zakaj
ni imel za plen? Ker je bil tak po naravi, ker je bil rojen na tak nacin, da je bil enak Njemu, od
katerega je bil rojen. Toda kaj je naredil? Zaradi nas »je samega sebe izpraznil tako, da je prevzel
podobo sluzabnika in postal podoben ljudem in bil po zunanjosti kakor ¢lovek. Ponizal je samega
sebe, postal pokoren tja do smrti, smrti pa na krizu.«* To je Njegovo sedenje! Toda poslusaj sedaj
(njegovo) vstajanje: »In zaradi tega ga je Bog povzdignil in mu podaril ime, ki je nad vsakim ime-
nom.«* Vi Ze hitite k temu imenu.* »Vstanite,« toda po tem, ko »ste sedeli.« Zelite vstati, toda
najprej sédite! In ko vstanes iz poniZnosti, pride§ h kraljestvu. Kajti ¢e se prezgodaj, Se preden
vstanes, priplazi§ (praeripis) v kraljestvo, Ze pades iz kraljestva. »Ali moreta piti kelih,« pravi, »ki
mi je namenjen za pitje?« In onadva: »Moreva.« In On: »Moj kelih,« rece nbosta pila; sedeti pa na
moji desni ali levi,« pravi, »ne gre meni vama dajati: od mojega Oceta je pripravljeno za druge.«*
Kaj pomeni: »ne gre meni vama dajati«? Ne gre meni dajati prevzetnim. Toda ¢e hoceta ono preje-
ti, ne bodita to, kar sta! »Pripravljeno je za druge« in vi bodite ,drugi‘ in za vas je bilo pripravljeno!
Kaj pomeni: »Bodite drugi«? Najprej, da se ponizate tisti, ki hoCete biti poviSani. Razumela sta,
da jima bo poniZnost koristila, in sta se poboljsala. Torej tudi mi to poslusajmo, ker to govori ta
psalm: »Vstanite, potem ko ste sedeli.«

6. A da ne bi kdo mislil, da sedi zato, da bi ga Castili; (temvec) da bi pokazal, da je s tem sede-
njem hotel priporoditi poniznost; da ne bi kdo mislil, da mu je bilo ukazano sedeti ali da bi sodil
ali da bi obedoval in se veselil in bi tam iskal e vecjo prevzetnost. Da bi poudaril poniznost, je
dodal: »Tisti, ki se hranite s kruhom Zalosti.« Tisti torej, ki vzdihujejo na tem romanju, se hranijo

o Mt19,28.

© Prim.Jn4,6.

1 1Kor1,25.

2 Ps138,2 (lat.).

2 Flp 2,6; ni imel za (ugrabljeni) plen, da je enak Bogu: slov. prevod v SSP, jeruzalemski izd. itn.: se ni ljubosumno oklepal svoje
enakosti z Bogom.

“  Flp2,7-8.

s Flp2,9.

® Tj. k Jezusu Kristusu.

7 Mt 22,23.

108 TRETJIDAN 2025 2



s kruhom Zalosti. Ti se nahajajo v dolini joka. Bog namre¢ daje stopati kvisku (ascensiones facit) v
srcu. Toda Kje je to dolo¢il? »Stopanja kvisku,« pravi, »je dolo¢il v njegovem srcu.«* Kdo? Bog! Ce
so stopanja kviSku v srcu, zato prepevajo stopnisko pesem. Bodimo ponizni na tem svetu! Stopi-
mo kvisku! Kako? V srcu! Ker je pa samo stopanje kvisku v srcu, se vstaja iz doline joka. Pravi: »V
dolini joka.«* Kakor so se gore vzdignile, tako so doline ostale sedece. Dolinam namrec pravimo
nizko leZe¢i kraji na zemlji, hribi pa so bolj vzdignjeni kraji, vendar manj kot gore: zelo visoki
kraji zemlje se imenujejo gore. Premalo je: ne pravi: »Vstanite s hriba,« prav tako ne pravi: »S
polja,« ampak: »Iz doline,« da bi bilo kaj niZjega od polja. Ce se torej v dolini joka hrani$ s kruhom
Zalosti in reces: »Moje solze so mi postale kruh podnevi in ponoc¢i, medtem ko mi govorijo vsak
dan: Kje je tvoj Bog,«* dobro vstaja$, ker si sedel.

7. In kakor da bi ti rekel: Kdaj bomo vstali? Zdaj nam je ukazano sedeti! Kdaj bo nastopilo nase
vstajenje? Kdaj je bilo Gospodovo? K Njemu hiti, ki je Sel pred tabo! Kajti ¢e ne hiti§ k Njemu
samemu, ti je zaman vstajati pred svitom. Kdaj je bil On sam povi§an? Ko je bil mrtev. Torej upaj
tudi ti na svoje poviSanje po smrti, upaj ob vstajenju mrtvih, ker je On vstal in Sel gor. Toda kje
je zaspal? Na kriZzu. Ko je zaspal na krizu, je postal znamenje (signum gestabat), Se ve¢: dopolnil
je tisto, kar je bilo nakazano Ze v Adamu. Medtem ko je Adam spal, mu je bilo vzeto rebro in
nastala je Eva.? Tako je tudi Gospodu, ko je spal na kriZu, bila s sulico predrta stran, in pritek-
li so zakramenti, od koder je nastala Cerkev.? Cerkev je namrec¢ postala Gospodova nevesta iz
(prebodene) strani, kakor je Eva nastala iz (Adamove) strani. Toda kakor Eva ni nastala drugace
kot iz strani specega, tako tudi Cerkev ni nastala drugace kot iz strani umirajo¢ega. Ce torej On
ni vstal (od mrtvih), e ni bil (prej) mrtev (nisi mortuus), kako ti upa$ na povisanje, razen po tem
Zivljenju? Toda da bi te ta psalm poucil, kakor da bi ti vprasal: Kdaj bom vstal? Morda e preden se
bom usedel? »Ko bo dal,« pravi, »svojim ljubljencem zaspati.« To da Bog potem, ko bodo njegovi
ljubljenci zaspali. Tedaj bodo vstali njegovi ljubljenci, to je Kristusovi.* Vsi bodo namre¢ vstali,
toda ne kakor njegovi ljubljenci. Vsi so zapisani vstajenju od mrtvih, toda kaj pravi Apostol? »Vsi
bomo torej vstali, toda vsi ne bomo spremenjeni.«* Oni vstanejo za kazni, mi vstanemo, kakor
je vstal na Gospod, da bi sledili svoji glavi, ¢e smo le njegovi udje. Ce pa smo njegovi udje, tedaj
smo tudi njegovi ljubljenci: tedaj nam pripada tisto vstajenje, ki je bilo najprej v Gospodu, da bi
Luc zasvetila pred nami, mi pa za Lucjo. Kajti zaman nam je vstajati pred svitom, to pomeni: iskati
vzviSenost (altitudo), Se preden umremo, saj Kristus, nasa lu¢, ni bil poviSan v mesu, razen potem
ko je umrl. Doloceni smo torej za njegove ude in med njegovimi udi njegovi ljubljenci: ko bomo
zaspali, tedaj bomo ob vstajenju mrtvih tudi vstali. On edini je vstal, ve¢ ne umre. Vstal je Lazar,
toda moral je (moriturus) umreti,? vstala je h¢i predstojnika shodnice, toda morala je umreti,”
vstal je sin vdove, toda moral je umreti,? vstal je Kristus, ki ni ve¢ umrl. PosluSaj Apostola: »nOd
mrtvih vstali Kristus ve¢ ne umre in smrt ne bo ve¢ nad njim gospodovala.«* V taksno vstajenje
upaj! In bodi kristjan zaradi tega in ne zaradi srece tega sveta! Kajti ¢e hoces biti kristjan zaradi

¥ Ps 83,6 (lat.). Latinski samostalnik ascensio (stopanje kvisku, vzpenjanje) namiguje na starozavezne romarje, ki so se vzpenjali
proti svetemu mestu Jeruzalemu. Hiponec to bere v duhovnem smislu: kristjan se vzpenja kvisku v svojem srcu.

v Ps83,7(lat.).

2 Ps41,4 (lat.).

2 Tj. vnebesa.

2 Prim.1Mz 2,21-22.

% Prim.Jn19,34.

2 Kristusovi, tj. ki pripadajo Kristusu.

» 1Kor1s,51.

2% Prim.Jn11,44.

27 Prim. Mt 9,25.

2 Prim. Lk 7,15.

» Rim6,9.

BESEDE STARIH 109



sreCe tega zivljenja, hoces vstati pred svitom, saj tista tvoja Luc¢ ni iskala tukaj posvetne srece.
Potrebno je, da vztrajas v teminah. Spremeni se, pojdi za svojo Lucjo! Ker je on vstal, vstani: prej
pa sédi in tako vstani, »nko bom dal zaspati svojim ljubljenceme«.

8. [v. 3] Kot da bi ti ponovno vprasal: Katerim ljubljencem? »Glejte, Gospodova dedis¢ina
so sinovi, pla¢ilo sadu telesa.«3° Ko rece nsadu telesa« (pomeni), da so ti sinovi rojeni. Obstaja
neka Zena, v kateri se na duhoven nacin nakaZe tisto, kar je bilo rec¢eno Evi: »V bole¢inah bo§
rojevala.«* Cerkev namre¢, Kristusova nevesta, rojeva svoje otroke, in e jih rojeva, je tudi ona v
porodnih bolec¢inah. V njeni podobi je tudi Eva bila imenovana »mati zivih«. Med udi rojevajoce
je bil tudi on, ki je govoril: »Sinovi moji, ki vas ponovno rojevam v bole¢inah, dokler ne bo v vas
izoblikovan Kristus.«*? Toda ni rojeval zaman v bole¢inah niti ni zaman rodil: to bo sveto seme
ob vstajenju mrtvih. Veliko bo pravi¢nih, ki so sedaj Se razprSeni po vsem zemeljskem krogu.
Zanje vzdihuje Cerkev, Cerkev jih rojeva v porodnih bole¢inah: ob onem vstajenju mrtvih pa se bo
pokazal sad poroda Cerkve, presla bosta namrec¢ bolecina in vzdihovanje. In kaj se bo govorilo?
»Glejte, Gospodova dedis¢ina so sinovi, placilo sadu telesa.« Tega sadu,? ne ta sad; »placilo«
tega »sadu telesa«. In katero je to placilo? Vstati od mrtvih. Katero je to placilo? Vstati, potem ko
si sedel. Katero je to pladilo? Veseliti se, potem ko si se hranil s kruhom Zalosti. Katerega telesa?
Cerkve. V njenem telesu, ker je njeno podobo nosila Rebeka: tista dva dvojcka sta se borila kot dve
ljudstvi.>* Ena sama mati je v svoji notranjosti imela brata, ki sta bila neslozna Ze pred rojstvom.
Zaradi notranjih nesoglasij sta udarjala ob stene materinega telesa in ona je vzdihovala, prenasa-
laje silo, toda ko ju je rodila, je lo¢ila njiju, ki ju je kot dvojcka noseca donosila. Bratje, tako je tudi
sedaj: dokler je Cerkvi dano vzdihovanje, dokler je Cerkev v porodnih bole¢inah, so znotraj nje
tako dobri kot hudobni. Sad telesa pa je bil v Jakobu, ker je mati ljubila le njega samega. »Jakoba
sem vzljubil,« pravi Bog, »Ezava pa sem zasovraZil.«** Oba sta priSla iz istega naro¢ja, eden je
zasluZil ljubezen, drugi grajo. V ljubljencih torej bo njegov sad. Torej »placilo sadu telesa«.

Prevedel: dr. Miran Sajovic SDB

% »Sinovi, placilo sadu telesa« (merces fructus ventris) je nekoliko negotovo, moZen bi bil tudi prevod »sinovi, pla¢ilo (je) sad telesa,
vendar v nadaljevanju pojasni, da je fructus genitiv, ne nominativ (gl. op. 33).

32 1Mz3,16.

32 Gal4,109.

#  »Saduc: lat. fructus je genitiv, ki ima sicer isto obliko kot nominativ; kot pojasnilo je v opombi izvirne izdaje gr. genitiv tod karpot.

3¢ Prim. 1Mz 25,22-23.

35 Prim. Mal 1,2-3; Rim 9,13.

110 TRETJIDAN 2025 2



AVTOR: DR. IVAN PLATOVNJAK SJ IN DR. TONE SVETEL]
ZALOZNIK: ZALOZBA UNIVERZE V LJUBLJANI

ZBIRKA: ZNANSTVENA KNJIZNICA

LETO IZIDA: 2024

RECENZIJA MONOGRAFIJE LISTENING AND DIALOGUING WITH THE WORLD:
A PHILOSOPHICAL AND THEOLOGICAL-SPIRITUAL VISION

V intelektualno in duhovno razpr3eni stvarnosti 21. stoletja se postavlja vprasanje, ali je e
mogoce oblikovati koherentno vizijo ¢loveSkega bivanja, ki vkljucuje tako filozofsko razumeva-
nje sveta kot teolosko refleksijo skrivnosti Zivljenja ter eksistencialno izku3njo iskanja smisla. Na
tej tocki se srecata dve temeljni ¢loveski potrebi: potreba po razumevanju in potreba po odnosu
-zdrugim, s svetom, z Bogom. Prav to si prizadevata dosec¢i Ivan Platovnjak in Tone Svetelj v delu
Listening and Dialoguing with the World: A Philosophical and Theological-Spiritual Vision. Gre za
in pastoralne obcutljivosti. Avtorja sta pri tem dosledna: ne i§¢eta dokonénih odgovorov, temvec
v ospredje postavljata hermenevti¢no odprtost, zmoznost poslusanja in pripravljenost za dialog.

V casu, ko sodobna druZba postaja vse bolj fragmentirana tako na ravni znanja kot duhovne
prakse, knjiga pomeni dragocen prispevek k ponovnemu iskanju integracije. V njej se ne pre-
pletajo le razli¢ne vede - filozofija, teologija, antropologija, etika —, temvec tudi razli¢ni duhovni
pristopi: kontemplativna tradicija, bibli¢cna hermenevtika, sodobna fenomenologija in kritika
tehnoloskega racionalizma. Avtorja zavestno zavracata intelektualni redukcionizem in se odlo-
¢ita za metodo, ki je obenem premisljena in Zivljenjska - metodo poslusanja. PosluSanje pa ni
predstavljeno kot pasivno sprejemanje, temvec kot temeljni eksistencialni akt, ki ¢loveka odpre
resnici, ki prihaja od zunaj in presega njegovo samo-zadostnost. Knjiga sestoji iz osmih poglavij,
ki so tematsko zaokrozena, a obenem gradijo premis$ljeno narativno in argumentativno zapored-
je, podprto z zakljuénim premislekom ter bogatimi medbesedilnimi povezavami.

Struktura ni linearna v klasi¢nem pomenu, temve¢ cikli¢na: vsako poglavje v sebi reflektira
neko obliko poslu3anja - poslusanje resni¢nosti, drugega, telesnosti, smrti, ¢asa, Boga. Avtorja
vseskozi ohranjata napetost med razumsko analizo in duhovno zaznavo, kar omogoca vecni-
vojsko branje: knjiga se bere kot filozofska razprava, teoloska meditacija in osebna popotnica.
Vsako poglavje se dotika specifi¢nega izziva, ki zaznamuje sodobno zavest: izguba notranje zbra-
nosti, tehnolo$ka dominacija nad ¢loveskim telesom, kriza smisla in prihodnosti, sekularizacija

PRESOJE 111



izkustva svetega, eksistencialna ranljivost posameznika v kriznih ¢asih. Avtorja se pri tem ne za-
dovoljita s ponavljanjem diagnoz, ki so zna¢ilne za kriti¢no teorijo ali druzbeno filozofijo, temve¢
v ospredje postavita vpra$anje, kako nanje odgovoriti znotraj perspektive vere, ki ni dogmatic¢na,
temvec eksistencialno odprta.

Njuna predpostavka je jasna: odgovorov na te izzive ne moremo najti zgolj v dodatnih anali-
zah, novih ideologijah ali tehni¢nih re§itvah, temvec v spremembi notranje drZze - drZe poslusa-
nja, kontemplacije in dialoga. Te tri dimenzije - epistemoloska, duhovna in eti¢na - se v knjigi
ne pojavljajo kot abstraktni pojmi, temve¢ kot konkretne prakse, skozi katere ¢lovek ponovno
vzpostavi stik z resni¢nostjo, ki ni njegova projekcija, temve¢ skrivnostna navzocnost. V tem
smislu knjiga ne ponuja enostavnega sistema, temve¢ hermenevti¢ni prostor, v katerem se lahko
misleci in verujoci ¢lovek ponovno orientira v svetu, ki pogosto izgublja kompas. Zaradi svoje te-
matske raznovrstnosti, metodoloSke odprtosti in duhovne poglobljenosti je knjiga namenjena 3i-
rokemu spektru bralcev: od Studentov teologije in filozofije do duhovnikov, katehetov, duhovnih
spremljevalcev in vseh, ki i§¢ejo globlje razumevanje sodobnega sveta skozi oci vere. Obenem pa
nagovarja tudi tiste, ki so izgubili stik z institucionalno religijo, a ohranjajo odprtost za presezno
in Zelijo ponovno vzpostaviti odnos z Bogom - ne kot ideolo3ko figuro, temvec¢ kot skrivnostnim
Drugim, ki govori iz ti§ine. V tem duhu uvod vzpostavi ne le utemeljitev vsebine knjige, temvec
tudi naravo samega branja: ne kot intelektualno konzumacijo, temvec kot povabilo k poc¢asnosti,
k poslusanju, k notranji preobrazbi.

Prav v tej ti$ini, ki jo poslu§anje omogoca kot temeljni eti¢no-ontoloski akt, se razpira prostor
preobrazbe - ne le individualne, temvec tudi civilizacijske. Poslu$ati pomeni ustvariti navzoc-
nost, ki dopusca drugosti, da obstane, in v njej prepoznati moznost razodetja — ne kot spektakel,
temvec kot tih, a vztrajen klic smisla. Listening and Dialoguing with the World presega akademske
okvire in se vzpostavi kot prostor oblikovanja, kjer se vpraSanje postavlja pred odgovor, odnos
pred definicijo in notranjo poglobitev pred ideolosko gotovost. V tej obnovljeni celovitosti mis-
ljenja in duhovnosti delo presega binarne opozicije sodobne misli ter odpira prostor za nov nacin
bivanja - ne s kricanjem, temvec s poslu$anjem kot najradikalnejSo obliko odprtosti za resnico.
Kajti v svetu, kjer resnico pogosto zamenjuje mnenje, dialog pa preglasitev, posluSanje postaja
ena najglobljih in najpotrebnejsih oblik upanja.

Ana Miklavz

112 TRETJIDAN 2025 2






REVIJA TRETJIDAN(@TEOE.UNI-L]J.SI




	Jonas Miklavčič
	Romarji upanja
	Dr. Matjaž Celarc
	Moč neumnosti: kako se upreti skušnjavi neumnosti in preiti k upanju?


	Eva Novak
	Romanje kot pot: skozi kontemplativno hojo do strpnosti

	Arezo Yousufi
	Zgodba o vojni

	Dr. Faris Kočan
	Medkulturni dialog kot temelj družbene kohezije v pokonfliktnih družbah: primer bosansko-hercegovske vasi Baljvine 

	TEOLOGIJA
	Sašo Kušenić
	Starozavezne povezave v poročilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)


	FILOZOFIJA
	Krištof Kerže
	Spoznavoslovni izvori politične misli Jacquesa Maritaina


	Urban Preinfalk
	Zgodovinski razvoj Lilit in njena vključitev v drugi val feminizma

	PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA
	Florentina Mihelič in Judita Kerin
	Eksistencialna terapija: iskanje pomena v svetu brez inherentnega smisla


	Marija Maruša Kramli Marmolja
	V svetu, kjer je lažje biti odvisen kot ranljiv

	KRŠČANSKO RELIGIOZNO LEPOSLOVJE
	Smiljan Trobiš

	ESEJ
	Domen Kos
	Marija, vzor in model Cerkve


	RELIGIOLOGIJA
	Danijel Kašnar
	Vloga Abrahama v Koranu


	BESEDE STARIH
	Dr. Aljaž Krajnc
	Jakobova simfonična pesnitev v sedmih stavkih


	Avguštin
	Razlaga Psalma 126 (2. del)

	PRESOJE

