
TRETJI DAN
revija.tretjidan@teof.uni-lj.si

krščanska revija 
za duhovnost in kulturo

ROMARJI UPANJA
Matjaž Celarc Moč neumnosti: kako se upreti skušnjavi neumnosti in preiti k upanju?
Eva Novak Svetič Romanje kot pot: skozi kontemplativno hojo do strpnosti
Arezo Yousufi Zgodba o vojni
Faris Končan Medkulturni dialog kot temelj družbene kohezije v pokonfliktnih družbah: 

primer bosansko-hercegovske vasi Baljvine

TEOLOGIJA 
Sašo Kušenić Starozavezne povezave v poročilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)

RELIGIOLOGIJA 
Danijel Kašnar Vloga Abrahama v Koranu

TRETJI DAN
krščanska revija za duhovnost in kulturo

lii 2025 2

TR
ET

JI 
DA

N
    

20
25

  2

2

Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   1Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   1 23. 12. 2025   10:06:3723. 12. 2025   10:06:37



Izdajatelj:  
Teološka fakulteta, Univerza v Ljubljani  
Poljanska cesta 4, 1000 Ljubljana 
revija.tretjidan@teof.uni-lj.si

Svet revije:  
Maksimilijan Matjaž, Martin Nahtigal, 
Cecilija Oblonšek, Jernej Pisk,  
Samo Skralovnik, Miran Špelič OFM

Založnik: 
Založba Univerze v Ljubljani 
Kongresni trg 12, 1000 Ljubljana 
zalozba@uni-lj.si

Za založnika: Gregor Majdič, rektor 
Univerze v Ljubljani

Glavni in odgovorni urednik:  
Jonas Miklavčič, 
jonas.miklavcic@teof.uni-lj.si 

Uredništvo:  
Jan Dominik Bogataj OFM, Nina Ditmajer 
Prando, Urška Jeglič, Gabriel Kavčič, Meta 
Košir, Aljaž Krajnc, Urška Mikolič, Martin 
Perčič, Liza Primc, Lucija Gantar, Nik 
Trontelj

Priprava za tisk: Salve d.o.o. Ljubljana 
Oblikovna zasnova: Simon Korenjak 
Jezikovni pregled: Miha Šuštar

Članki s tipologijo 1.01, 1.02 in 1.03 so 
recenzirani s strani anonimnega recenzenta

Tisk: tiskano v Sloveniji 
Naklada: 250 izvodov

Na leto izidejo 3 številke.

Cena letne naročnine za Slovenijo je 23 €. 
Za tujino 35 €. Naročnina velja od tekoče 
številke do pisnega preklica, odpovedi pa 
veljajo od začetka obračunskega obdobja.

Tretji dan lahko naročite na spletni strani 
Teološke fakultete UL.

ISSN 1318-1238 
ISSN 3024-0182 (e-oblika)

Članki v reviji Tretji dan, razen če ni 
drugače navedeno, so objavljeni pod pogoji 
licence Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY 4.0 International).

KRŠČANSKA REVIJA 
ZA DUHOVNOST IN KULTURO

 
cena: 7,99 €

Naslovnica in fotografije
Avtor fotografij, ki jih objavljamo v tej številki, je Denis Končar.

Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   2Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   2 23. 12. 2025   10:06:3723. 12. 2025   10:06:37



1

2025  2

Vsebina

Uvodnik
	 2	 Jonas Miklavčič

ROMARJI UPANJA
	 5	 Matjaž Celarc: Moč neumnosti: kako se 

upreti skušnjavi neumnosti in preiti k 
upanju?

	 9	 Eva Novak Svetič: Romanje kot pot: skozi 
kontemplativno hojo do strpnosti

	13	 Arezo Yousufi: Zgodba o vojni
	18	 Dr. Faris Kočan: Medkulturni dialog kot 

temelj družbene kohezije v pokonfliktnih 
družbah: primer bosansko-hercegovske 
vasi Baljvine 

TEOLOGIJA
	25	 Sašo Kušenić: Starozavezne povezave v 

poročilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 
19,16-37)

FILOZOFIJA
	44	 Krištof Kerže: Spoznavoslovni izvori 

politične misli Jacquesa Maritaina
	 51	 Urban Preinfalk: Zgodovinski razvoj Lilit 

in njena vključitev v drugi val feminizma

PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA
	61	 Florentina Mihelič in Judita Kerin: 

Eksistencialna terapija: iskanje pomena v 
svetu brez inherentnega smisla

	69	 Marija Maruša Kramli Marmolja: V svetu, 
kjer je lažje biti odvisen kot ranljiv

KRŠČANSKO RELIGIOZNO LEPOSLOVJE
	76	 Smiljan Trobiš: Pesmi

ESEJ
	78	 Domen Kos: Marija, vzor in model Cerkve

RELIGIOLOGIJA
	81	 Danijel Kašnar: Vloga Abrahama v 

Koranu

BESEDE STARIH
102	Aljaž Krajnc: O oblikovanju stvaritev  

(1. dan)
		  Jakobova simfonična pesnitev v sedmih 

stavkih
	107	Avguštin: Razlaga Psalma 126 (2. del)

PRESOJE
	111	 Ana Miklavž: Listening and Dialoguing 

with the World: A Philosophical and 
Theological-Spiritual Vision



2  TRETJI DAN	 2025  2

UVODNIK

Včasih se zdi, da smo danes nekoliko izgubili občutek za pot. Kot da smo se sicer navadili na 
nenehno premikanje, a brez jasne smeri: od novice do novice, od informacije do še ene informa-
cije, od obveznosti do naslednje obveznosti. Manj jasen cilj in vedno hitrejši tempo naših življenj 
sta postala kulturna norma, ki v svojem negativu vedno jasneje kaže, kako dragocena sta smer 
in ritem.

Geslo jubilejnega leta 2025 – »Romarji upanja« – tako ne deluje kot le še ena parola, ampak kot 
povabilo, da bi v tempu vsakdana znova našli ritem in cilj. Kot preprost kompas, ki ga je mogoče 
slišati zelo osebno: ne beži – romaj; ne obupaj – upaj. Geslo je izbral papež Frančišek kot rdečo nit 
letošnjega jubileja, svetega leta, ki ga Cerkev po ustaljeni navadi obhaja vsakih 25 let. Jubilej se 
je začel z odprtjem svetih vrat v baziliki sv. Petra na božični večer 2024 in bo sklenjen 6. januarja 
2026, v svojem jedru pa je to čas, v katerem Cerkev želi posebej poudariti pot sprave, prenove ter 
romanja, ki ni pobeg iz sveta, ampak šola poguma in zaupanja. 

Romanje, ki je stara, a hkrati tudi sodobna podoba, dejansko zadeva pot, iskanje smeri, pomen 
postankov in to, da človek v hoji pogosto drugače vidi sebe, druge in svet. Za mnoge je romanje 
verska praksa, za druge kulturna izkušnja ali preprosto način, kako za nekaj časa stopiti iz rutine 
in si vzeti prostor za tišino. Prav za vse romarje pa je ključno to, da je v ospredju pot sama. Človek 
se v prvi vrsti namreč ne uči nujno iz ciljev in rezultatov, ampak iz v hojo nanizanih korakov, nji-
hovega ritma in konsistentnega vztrajanja. Zato romanje dobro deluje tudi kot družbena prispo-
doba, ne le osebna. Skupno življenje gradimo postopoma, z vajo zaupanja, z drobnimi dejanji, ki 
se ponavljajo, in z besedami, ki odpirajo prostor za srečanje. Odnosi, sprava in dialog namreč ne 
nastanejo na ukaz, temveč skozi zavestno negovanje in trud, tako da postanejo “majhni koraki” 
na poti do pristne skupnosti.

In skupnost sama nikoli ne živi le iz tega, kar je že doseženo, ampak iz tega, kar si upa predsta-
vljati in obljubiti. Upanje je v tem smislu tudi javna kategorija: sposobnost, da prihodnosti ne 
prepustimo samo trendom, strahovom ali golemu interesu, ampak da jo odpremo kot prostor 
odgovornosti. Ni pobeg v utopičen optimizem, ampak način, kako človek in skupnost ravnata s 
časom, kako prenašata neizpolnjenost, kako se učita popravkov, kako zdržita napetost med tem, 
kar je, in tem, kar bi lahko bilo. Upanje tako ne stoji na naši samozadostnosti, ampak na obljubi, 
ki nas presega — zato lahko sploh ostane povsem trezno in hkrati ne cinično. Geslo jubilejnega 
leta, »Romarji upanja«, to prevede v podobo poti: ne gre za to, da bi lahko upali zaradi povsem 
gotove prihodnosti, upamo lahko zaradi odprtosti horizonta, proti kateremu je vredno romati – 
osebno, skupnostno in kulturno.

V tematskem bloku te številke pred nami stojijo štirje različni pogledi — štiri “poteze”, ki 
upanje in romanje naredijo konkretno v jeziku, v telesu, v pričevanju in v skupnosti. Prvi pri-
spevek odpre morda neprijetno, a nujno vprašanje: kako se v času hrupa, hitrih sodb in samo-
zadostnosti upreti skušnjavi “neumnosti”, ki ni le pomanjkanje znanja, ampak tudi odpoved 
razsodnosti in odgovornosti. Namesto moraliziranja avtor ponudi miselni zemljevid: kako se iz 
notranje zaprtosti spet odpre prostor za smisel. Upanje se tu pokaže kot prehod — od napuha k 
modrosti, od razpršenosti k resnici. Drugi prispevek spregovori o romanju kot poti, ki človeka 
uči tempa: počasnosti, pozornosti, notranje zbranosti. V svetu, ki ga poganja naglica, je takšna 
drža kulturno subverzivna in avtorica pokaže, da človek ne postane bolj človeški z več dražljaji, 



3UVODNIK

ampak z globljo prisotnostjo. Upanje se tu rojeva iz vadbe — iz hoje, ki ne beži, ampak dozoreva 
v strpnost. Tretji prispevek prinese glas, ki ga pogosto slišimo samo “prek naslovnic”: osebno 
pričevanje o življenju v senci vojne in političnega preloma. Avtorica opiše, kaj pomeni vztraja-
ti, ko se zdi, da prihodnost izginja. Bralca ne pusti pri varni distanci, temveč ga tiho vpraša, ali 
znamo v trpljenju drugega prepoznati obraz — in ne le oddaljene teme. Četrti prispevek se ustavi 
pri vprašanju družbene kohezije in razišče, kako skupnosti po konfliktu sploh zdržijo skupaj — 
in kaj to pomeni za našo kulturno prihodnost. Na konkretnem primeru avtor pokaže, da mir ni 
romantika, temveč praksa: mreža odnosov, pogovorov, drobnih dejanj in “normalnosti”, ki se ne 
zgodijo sama od sebe. Upanje se tu izkaže kot kolektivna disciplina, ki gradi mostove tudi takrat, 
ko je lažje zgraditi zid.

Tematski blok je vabilo k drži življenja na poti, v katerem je tudi revija lahko romarska so-
potnica. Kot taka ne ponuja instantnih rešitev, ampak prispeva svoj del k negovanju prostora za 
zorenje. Sledeč prispevkom tokratnega tematskega bloka lahko tako prepoznamo, da biti »romar 
upanja« v jubilejnem letu pomeni vsaj to: vztrajati pri resnici brez cinične ostrine, vaditi ritem 
pozornosti, poslušati glasove z roba, in izbirati skupnost kot odgovorno nalogo. Korak za kora-
kom. Ne zato, ker bi bila pot lahka – ampak ker je edina, ki pelje naprej.

Jonas Miklavčič



4  TRETJI DAN	 2025  2

Foto: Denis Končar



5Romarji upanja

DR. MATJAŽ CELARC

Moč neumnosti: kako se upreti 
skušnjavi neumnosti in preiti k 
upanju?

Razmislek o »neumnosti« na prvi pogled deluje nekoliko lahkoten, celo provokativen. Vendar 
nas že kratek premislek sooči z dejstvom, da gre za eno najbolj vztrajnih človeških skušnjav, ki 
globoko zaznamuje posameznika, družbo in celo veroizpovedno skupnost. Neumnost ni zgolj 
intelektualni primanjkljaj, temveč predvsem etično-duhovna drža, ki človeka oddaljuje od re-
sničnosti in ga zapira vase. Gre za odpoved modrosti in sposobnosti razlikovanja, za samovoljno 
zamejitev pogleda, ki človeka odreže od odnosa z Bogom in sočlovekom. Ni nepomembno, da 
se skušnjava neumnosti pogosto pojavi tudi tam, kjer bi človek pričakoval ravno nasprotno: v 
iskanju modrosti. To napetost je z izjemnim občutkom opisal Erazem Rotterdamski v svoji 
Hvalnici norosti. Prav ta ambivalentnost – da se neumnost lahko skriva celo pod krinko učenosti 
in religiozne gorečnosti – kliče k premisleku, kako se ji upreti. Puščavski očetje, ki so stoletja 
izkušali notranje boje, so opozarjali, da se skušnjav ne premaga zgolj z lastnim naporom, temveč 
z duhovno preprostostjo in ponižnostjo.

V tem razmišljanju želim osvetliti pot v treh korakih: najprej bom skušal orisati, kako se neum-
nost razodeva kot odpoved logiki in vodi v napuh; nato kako se brezumnost pokaže kot odpoved 
smislu, ki življenje potisne v praznino; in končno kako Božja norost v križu odpre novo obzorje 
– upanje, ki človeka prenovi. Od neumnosti prek brezumnosti do Božje modrosti se tako zariše 
pot, ki ni le intelektualni premislek, temveč tudi povabilo k življenjski spremembi.

NE-UMNOST KOT NELOGIČNOST

Izkušnja pandemije je ponudila številne paradokse vsakdanjega življenja. Eden izmed njih je 
bil stavek, ki ga je po desetdnevni karanteni marsikdo izrekel z olajšanjem: »Imam pozitivno 

novico, da sem negativen.« Ironija te izjave temelji na skladenjski napetosti in igri z jezikom, 
ki prikliče smeh poslušalca. Toda prav ta preprosta situacija razkrije globljo resnico: človek je 
ustvarjen kot bitje jezika, smisla in logike. 

Sveto pismo ga občuduje kot tistega, ki je »narejen malo nižji od angelov« (Ps 8,5-6). Kot ra-
zumno bitje je človek tudi »snovalec pomena«, saj mu Stvarnik zaupa nalogo, da daje imena vsem 
stvarem (1 Mz 2,19-20). Toda prav tu se skriva nevarnost: človekovo dostojanstvo se ne uresniči 
v samozadostnosti, temveč v odnosu z Bogom. Če ta odnos zavrne, se znajde razgaljen v svoji 
nemoči (1 Mz 3,7). Zato psalmist z ironijo opozarja: »Neumnež pravi: ,Ni Boga‘.« (Ps 53,2) Ne gre 
zgolj za intelektualno zmoto, ampak za držo, v kateri človek zanika svoj izvor. Svetopisemska 



6  TRETJI DAN	 2025  2

modrost ga vidi postavljenega pred dve poti: pot modrega, ki zaupa Bogu in je blagoslovljen, ter 
pot neumnega, ki samega sebe postavlja za merilo in s tem hodi v pogubo (Ps 1). Ravno v drži 
napuha – biti »kakor Bog« (1 Mz 3,5) – se razodeva srčika neumnosti. Prerok Jeremija isto spozna-
nje izrazi z močnim simbolom: človek je zapustil izvir žive vode in si izkopal kapnice, ki ne držijo 
vode (Jer 2,13). Avguštin je to povzel z mislijo, da je napuh začetek vsakega greha, saj človeka 
oddaljuje od Boga in ga zaslepi. Puščavski očetje pa so opozarjali: le ponižnost odpira prostor res-
nici. Kot v pripovedi o bratu, ki mu je hudič prišel v podobi nadangela, a ga je razorožila preprosta 
beseda ponižnosti: »Jaz nisem vreden, da bi bil k meni poslan angel.«

Toda neumnost, ki se začne kot odpoved logiki in kot napuh samozadostnosti, ne ostane brez 
posledic. Njena notranja dinamika vodi v nekaj hujšega: v brezumnost – stanje, ko človek morda 
še ima stvari, a izgubi pomen življenja.

BREZUMNOST KOT NESMISEL

Če je neumnost odpoved logiki, se brezumnost razkrije kot odpoved smislu. V njenem jedru 
stoji ogroženi »jaz«, ki si mora znova in znova dokazovati svojo vrednost. Človek svojo identiteto 
meri po učinkovitosti, statusu, zunanjosti – a s tem ostaja vedno bolj sam. Ko se zapre v lastno 
individualnost, brez odnosa z Bogom in drugimi, njegovo življenje zdrsne v praznino. Erazem 
Rotterdamski v Hvalnici norosti opiše prevzetno brezumnost učenjakov, ki jih lastno znanje dela 
ošabne in osamljene. Sodobni človek pa se srečuje z enako skušnjavo: telo postaja biokemični 
prenos podatkov, suženj produktivnosti ali objekt užitka. A s tem izgublja svojo človečnost, ki se 
gradi v odnosu, v soočenju s krhkostjo in odprtosti za presežno.

Modri Pridigar to stisko ubesedi brez olepševanja: »Videl sem vsa dela, ki so se zgodila pod 
soncem, in glej, vse je ničevost in lovljenje vetra.« (Prd 1,14) Toda hkrati pokaže tudi ključ: življe-
nje ima smisel, kadar je sprejeto kot dar – uživano v hvaležnosti in deljeno z drugimi (Prd 5,17-19). 
Jezus v priliki o bogatašu in Lazarju (Lk 16,13-19) prav tako opozori: bogatin je imel vse, a ni imel 
nikogar. To je srčika brezumnosti – posedovanje brez odnosa. Gregor Nazianški zato poudarja, 
da je resnična modrost v odprtosti in daru: človek naj odpre vrata ubogim, ker šele dar postavi 
življenje v pravi horizont. Puščavski oče Pirmin to povzame z opozorilom: »Vse, kar je čez mero, 
je od demonov.« 

Resnica daru se ne kaže le v besedah, temveč tudi v izkušnji. Ob koncu peš romanja v Santi-
ago de Compostela sem srečal nemškega podjetnika Antona. Po smrti žene je njegovo bogastvo 
izgubilo ves pomen. Novo življenje je našel šele, ko je svoje imetje začel razumeti kot dar, ki ga 
je mogoče deliti – in od takrat je skrbel za romarje. Njegova zgodba potrjuje besede Pridigarja: 
smisel ni v posedovanju, temveč v podaritvi. Toda vprašanje ostaja: ali se je iz začaranega kroga 
neumnosti in brezumnosti sploh mogoče rešiti? Krščanski odgovor se zdi presenetljiv – rešitev ni 
v večji človeški moči, temveč v Božji norosti: v modrosti križa, ki se v očeh sveta kaže kot nespa-
met, a v resnici prinaša novo življenje in upanje.

NOROST KOT BOŽJA MODROST IN UPANJE

Ko za koga rečemo, da je »nor«, lahko mislimo bodisi na popolno predanost bodisi na izgubljen 
stik z resničnostjo. Prav v tem razponu se odpira prostor za evangeljsko sporočilo: svetopisemska 
»norost«, ki se ljudem zdi nespamet, je v resnici Božja moč in modrost.

To je izkusil Job v preizkušnji. Njegovi prijatelji so njegovo trpljenje razlagali z ideološkimi 
shemami, toda Bog je razkril njihovo zmoto. Job je prepoznal omejenost človeške logike, ko je 
rekel: »Govóril sem, a nisem razumel,« (Job 42,3) ter dodal: »Preklicujem in se kesam v prahu 



7Romarji upanja

in pepelu.« (Job 42,6) Njegovo priznanje je vodilo k novemu pogledu: »Doslej sem te poznal po 
govoricah, zdaj pa te je videlo moje oko.« (Job 42,5) Srečanje z Bogom ne prinese vračanja v staro, 
ampak odpira novo življenje, očiščeno in prenovljeno. Podoben obrat srečamo v evangeliju pri 
obsedenem iz Geraške dežele (Mr 5,1-20). Živel je v popolni osami, ujet med grobovi, brez stika z 
ljudmi. Jezus ga je osvobodil »legije« demonov in mu vrnil dostojanstvo – omogočil mu je, da je 
znova vstopil v odnos z Bogom in s sočlovekom.

Priznanje krhkosti in slabosti tako odpira človeka za odnos, hvaležnost in daritev. Pavel povze-
ma logiko križa z besedami: »Ko sem slaboten, tedaj sem močan.« (2 Kor 12,10) V tem paradoksu 
ni človeške trme, temveč razodetje, da se moč razodeva v ljubezni, ki se podari. Zato lahko zapiše: 
»Beseda o križu je nespamet za tiste, ki gredo v pogubo, nam pa, ki se rešujemo, je Božja moč.« (1 
Kor 1,18) To je modrost darovanjske ljubezni. Edina modrost, ki premaga neumnost in brezum-
nost, je ljubezen, ki se daje za druge – pa naj bo to mati, ki ponoči bedi ob otroku, ali oče, ki se 
žrtvuje za družino. Zato Avguštin pravi: »Ljubi in delaj, kar hočeš.« Resnična modrost združuje 
ljubezen ter poraja upanje. Pavel govori o »čeladi upanja« (1 Tes 5,8), ki varuje srce in um pred 
razdiralnimi mislimi. To upanje ni prazna tolažba, temveč živa vez z Bogom, ki se razodeva v 
ljubezni, »izliti v naša srca po Svetem Duhu« (Rim 5,5).

To logiko potrjujejo tudi sodobne izkušnje. Možje v skupnosti Cenacolo, ki so se zapletli v za-
svojenost in propad, so novo življenje odkrili šele v molitvi, delu in podpori skupnosti. Preobrat 
ni prišel iz lastne moči, temveč iz zaupanja Bogu in v podaritvi lastnega življenja. 

Kako se torej upreti neumnosti in se odpreti resnični modrosti ter smislu življenja? Apostol 
Pavel zapisuje: »Hvala, da ste prenesli nekaj moje nespameti.« (2 Kor 11,1) Njegove besede niso 
zgolj hudomušnost, temveč povabilo: odprimo se norosti križa, ki se v ljubezni podarja in zaupa 
Bogu. Ta »norost« človeka osvobaja napuha in praznine ter ga vodi v novo življenje – življenje, ki 
se ne izčrpa, temveč obdaruje; upanje, ki ne razočara (Rim 5,5); ljubezen, ki nikoli ne mine (1 Kor 
13,8). To je Božja norost, ki daje upanje – in edina resnična modrost, ki jo je vredno sprejeti kot 
temelj bivanja.



8  TRETJI DAN	 2025  2

Foto: Denis Končar



9Romarji upanja

EVA NOVAK SVETIČ

Romanje kot pot: skozi 
kontemplativno hojo do strpnosti

UVOD

Zaradi neprestanega hitenja iz dneva v dan in negativnosti, ki je redna spremljevalka sodob-
nega sveta, vse več ljudi občuti potrebo po iskanju višjega smisla življenja in vlaganju v oseb-

nostno rast, kar v raziskavi ugotavljajo tudi Fernandes in sodelavci (2012). Kot posledico navajajo 
vse večje zanimanje za romanje. Romanje je proces, v katerem romar skozi kontemplativno hojo 
odkriva Božjo ljubezen. Kontemplativna hoja romarju omogoča povezavo in združitev z Bogom. 
Ker romar skozi kontemplativno hojo občuti brezpogojno Božjo ljubezen in vrednost v Božjih 
očeh, tudi sam postane sočuten do sebe in strpen do drugih ljudi. 

ROMANJE KOT POT

Romanje je pot, saj je bolj kot cilj samega romanja pomemben proces, katerega ključna sestavi-
na je hoja. Hoja namreč romarju omogoča, da se osredotoči na svojo notranjost in bistvene stvari 
(Slavin 2003, 6). Človek med hojo postane eno z ritmom hoje in tako hodi v Bogu in z Bogom 
(Platovnjak in Zovko 2023, 548). Pri tej hoji je pomembno sledenje njenemu ritmu, tišina in samo 
okolje, ki omogočajo duhovno izkušnjo. Hoja, tišina in okolje ustvarjajo prostor transformacije 
(Davidsson Bremborg 2013, 544). Vsekakor pa je za transformacijo poleg navedenih dejavnikov 
potrebna tudi molitev, pri kateri ima pomembno mesto kontemplacija. Kontemplacija ali zrenje 
je aktiven način molitve, je zavedanje navzočnosti Boga po krepostih – veri, upanju in ljubezni 
(Dv 104).

KONTEMPLACIJA 

Bistvo kontemplacije je, da se kristjan osredotoči na ljubečo in dejavno navzočnost Boga ter 
se mu prepusti v sprejemajoči drži ljubezni (Platovnjak 2018). To osredotočanje in prepuščanje 
vabi molivca k ljubezni in služenju Bogu v vseh vidikih življenja (Buckley 1975, 65). Ker vsebuje 
element osredotočenosti na Boga v sprejemajoči drži ljubezni, nam kontemplacija daje občutek, 
da nas Bog ljubi in deluje za nas (Buckley 1975, 73), pri čemer je poudarjena tudi naša lastna vred-
nost (Buckley 1975, 74). 



10  TRETJI DAN	 2025  2

KONTEMPLATIVNA HOJA

Kontemplativna hoja oz. kontemplacija hoje je hoja s kontemplativno molitvijo, v duhu katere 
udeleženec (romar) hodi (Platovnjak 2018; Platovnjak in Zovko 2023). Človek je med molitvijo 
povezan z Bogom. Za povezavo in združitev z Bogom je pri človeku potrebnih več elementov, med 
katerimi so osredotočenost na Boga v sprejemajoči drži ljubezni, molitveni odgovor na Božjo 
ljubezen, ganjenost, notranji molk in mir, nenavezanost, pozornost na sedanji trenutek in ritem 
hoje. 

Da je romar osredotočen na Boga v sprejemajoči drži ljubezni, pomeni, da v vseh ljudeh in 
stvareh išče Boga (Buckley 1975, 74). Ko človek začne v vseh stvareh iskati Boga, bo s hvaležnostjo 
spoznaval Božjo ljubezen Stvarnika do nas (Buckley 1975, 76). Da pa začne romar v vseh in vsem 
iskati Boga, mora usmeriti pozornost na sedanji trenutek in ritem hoje. Zaradi ponavljajočega 
ritma hoje postane v kontemplaciji bolj pozoren in osredotočen na dani trenutek (Buckley 1975, 
100).V tem danem trenutku ne sme biti navezan nase, na druge ali na materialnost, saj je le 
tako mogoča povezava z Bogom. Ko romar najde svoje poslanstvo v Bogu, občuti notranji mir, 
za kar pa je potreben molk (Buckley 1975, 72). Molk pri kontemplaciji človeku pomaga, da svoje 
misli premakne k notranjemu spoznanju (Buckley 1975, 72). V molku namreč človek najde svoj 
pravi jaz, ki ga potrebuje za duhovno rast. Notranji molk je povezan z molkom ljubezni, saj nas 
Božji duh nauči ljubiti drug drugega in tako omogoča odnos in združenje človeka z Bogom. 
V takšnem odnosu romar s hvaležnostjo spoznava Božjo ljubezen Stvarnika do ljudi (Buckley 
1975, 76).

Božja ljubezen do nas je tako močna, da je Bog prebil vse ovire, tudi oviro smrti. Odgovor na 
to Božjo ljubezen do nas je molitev (Fleming 2008, 10). Kontemplacija napolni človekove čute, 
okrepi um in oživi celotno telo, kar pa gane človekovo srce (Buckley 1975, 104).

Vsi ti elementi so med seboj povezani, se dopolnjujejo in romarju omogočajo, da začuti Božjo 
ljubezen. Začuti, da je v Božjih očeh dragocen in da Bog deluje zanj (Platovnjak in Svetelj 2024, 
133). Zaradi tega romar postane sočuten do vseh ljudi in sveta (Merton 1951, 57). 

SADOVI KONTEMPLATIVNE HOJE

Kontemplativna hoja torej romarju omogoča, da notranje izkusi dejavno navzočnost troedine-
ga Boga in Njegovo brezpogojno ljubezen. Skozi proces človek spoznava Jezusa Kristusa. Zaradi 
Njegove ljubezni mu sledi in vedno bolj postaja njegov učenec, vse bolj je sposoben odgovoriti na 
Njegove nagovore in klice (Duhovne vaje, št. 234–237). 

Njegova ljubezen ga žene, da se Mu daruje in izroči (Fleming 2008, 68). Na podlagi Božje pra-
vičnosti si prizadeva graditi pravično družbo in svet, s tem pa spodbuja razvoj in krepitev Božjega 
stvarstva (Cosgrave 2017, 602). 

Skozi kontemplativno hojo se romarja dotakne ljubeča in dejavna prisotnost Troedinega Boga 
v vsem stvarstvu in v vsakem človeku (Platovnjak 2017, 85–87). Tako lahko Troedini Bog postopo-
ma preoblikuje človeka kot svojega sogovornika in sodelavca, ki je sposoben delovati v Njegovem 
Duhu (Platovnjak in Svetelj 2024, 117).

Da nam izvajanje kontemplacije omogoča pravilen pogled na sogovornika, navaja tudi sv. Igna-
cij. S poslušanjem sogovornika poslušamo tudi Boga Očeta po Jezusu Kristusu v Svetem Duhu. 
Kdor namreč izvaja kontemplacijo, da bi prepoznal Njegovo prisotnost, Njegov jezik in Njegovo 
delovanje povsod (Jeglič 2022, 139), bo to spodoben storiti tudi v pogovoru z vsakim človekom 
(Platovnjak in Svetelj 2024, 36).



11Romarji upanja

NADALJNJE RAZISKAVE

Romanju in kontemplativni hoji oziroma vplivu same hoje na duhovno življenje se posvečam 
tudi v svojem doktorskem delu. Natančneje se doktorsko delo posveča posebnim značilnostim 
kontemplativne hoje, pri čemer predstavljamo razlike med običajno in kontemplativno hojo ter 
vpliv obeh na romarjevo duhovnost v krščanskem kontekstu. Skladno s tem smo zastavili dve raz-
iskovalni vprašanji: 1. Kako kontemplativna hoja, v primerjavi z običajno romarjevo hojo, vpliva 
na romarjevo duhovnost pod vidikom odnosa do sebe, drugih, materialnega sveta, stvarstva, 
Cerkve in Boga? 2. Kako romarji doživljajo posamezne elemente kontemplativne hoje (osredoto-
čenost na Boga v sprejemajoči drži ljubezni, notranji molk in mir, ritem hoje, ganjenost, nenave-
zanost, molitveni odgovor na Božjo ljubezen ter pozornost na sedanji trenutek) in kateri izmed 
teh elementov se v njihovi izkušnji kaže kot osrednji ali pa se vsi skupaj prepletajo v enotno du-
hovno dinamiko? Da bi odgovorili nanju, bomo izvedli eksperimentalno, kvalitativno raziskavo s 
polstrukturiranimi intervjuji. Ugotavljali bomo, kakšen je dejanski vpliv kontemplativne hoje na 
romarjevo duhovnost ter ali obstaja osrednji element ali pa se vsi elementi prepletajo v enotno 
duhovno dinamiko. Izvedli bomo dve obliki romanja. Predvidoma bo vključenih 30 udeležencev, 
razdeljenih v dve skupini po 15, tako da bosta skupini primerljivi glede na spol, starost in izobraz-
bo. Udeleženci eksperimentalne in kontrolne skupine se bodo odpravili na osemdnevno vodeno 
peš romanje po slovenski Jakobovi poti, na kateri bodo dnevno prehodili približno 20 kilometrov. 
Skupini se bosta odpravili na pot s tridnevno časovno razliko. Z eksperimentalno skupino bo na 
poti duhovni spremljevalec, ki bo članom pomagal udejanjiti kontemplativno hojo. Z udeleženci 
kontrolne skupine bo na poti duhovni spremljevalec, ki jim bo pomagal udejanjiti romanje na 
običajen krščanski način (vključenost molitev in svetih maš, brez poudarka na hoji). Z raziskavo 
bomo pokazali, kakšen vpliv ima kontemplativna hoja, v primerjavi z navadno romarsko hojo, na 
romarjevo duhovnost, prav tako pa tudi prepletenost temeljih elementov kontemplativne hoje v 
enotno duhovno dinamiko. 

Predpostavljamo, da ima kontemplativna hoja večji vpliv na romarjevo duhovnost. Razlog 
je prepletenost in dopolnjevanje elementov kontemplativne hoje, ki smo jih spoznali danes in 
podlagi katerih smo ugotovili, da spoznanje brezpogojne Božje ljubezni rodi strpnost do sebe in 
drugih. 

ZAKLJUČEK

Romarska pot je prostor transformacije (Davidsson Bremborg 2013, 544), za dosego katere ima 
pomembno mesto kontemplativna hoja. V kontemplativni hoji se človek osredotoči na ljubečo 
in dejavno navzočnost Boga ter se mu prepusti v sprejemajoči drži ljubezni (Platovnjak 2018), za 
takšno povezavo in združitev z Bogom pa je treba izpolnjevati več elementov. Skozi kontempla-
tivno hojo romar začuti Božjo ljubezen, Njegovo delovanje in dragocenost človeka v Njegovih 
očeh (Platovnjak in Svetelj 2024, 133). Zaradi brezpogojne Božje ljubezni romar postane sočuten 
do vseh ljudi (Merton 1951, 57) in sposoben videti Jezusa Kristusa v vsakem človeku. Tako se kot 
posledica na ljubečo in dejavno navzočnost Boga rodi strpnost. 

Ko torej romar izkusi, da je sprejet in ljubljen takšen, kot je, v sebi občuti mir in varnost. Če 
namreč nimamo ljubečega odnosa do sebe, je nemogoče ljubiti Boga in druge, zato ima krščanska 
duhovnost osebno, odnosno in družbeno razsežnost. Tako romarju izkušnja Božje ljubezni skozi 
kontemplativno hojo med romanjem omogoča ne le sprejeti samega sebe, ampak tudi prepoznati 
Boga v drugem. Romar tako skozi kontemplativno hojo raste do polnosti svojega potenciala in 
doseže zrelost kot človeško bitje in kot kristjan (Cosgrave 1995, 503). 



12  TRETJI DAN	 2025  2

REFERENCE
Buckley, Michael.1975. The Contemplation to Attain Love. The Way Supplement 24: 92–104.
Cosgrave, Bill. 2017. Understanding Spirituality Today. The Furrow 68, št. 11: 593–602.
Cosgrave, William. 1995. Christian Spirituality Today. The Furrow 46, št. 9: 501–509.
Davidsson Bremborg, Ana. 2013. Creating sacred space by walking in silence: Pilgrimage in a late modern Lutheran context. Social 

Compass 60: 544–560.
Fernandes, C., Goncalves, F. in Rachao, S. 2012. A new research approach for religious tourism: The case study of the Portuguese route 

to Santiago. International Journal of Tourism Policy 4: 82–94. 
Fleming, David L. 2008. What Is Ignatian Spirituality. Chicago: Loyola Press.
Merton, Thomas. 1951. The Ascent to Truth. New York: Harcourt, Brace and Company. 
Platovnjak, Ivan. 2017. Goodness and Health: The Culture of Goodness. Synthesis philosophica 32, št. 1: 79–92.
Platovnjak, Ivan. 2018. The Importance of Imagination in Ignatian Spirituality. Bogoslovska smotra 88, št. 4: 1035–1055.
Platovnjak, Ivan, in Vinko Zovko. 2023. Human Bodily Movement and Spirituality. Nova prisutnost 21, št. 3: 541–556.
Platovnjak, Ivan, in Tone Svetelj. 2024. Listening and Dialoguing with the World: A Philosophical and Theological-Spiritual Vision. Lju-

bljana: Teološka fakulteta. 
Slavin, Sean. 2003. Walking as Spiritual Practice: The Pilgrimage to Santiago de Compostela. Body and Society 9, št. 3: 1–18.

Foto: Denis Končar



13ROMARJI UPANJA

AREZO YOUSUFI

Zgodba o vojni

Opomba prevajalca:
Avtorica izvirnega zapisa v angleščini je Arezo, 18-letno dekle iz Afganistana, ki je na pobudo 
uredništva napisala svojo izkušnjo vojnih dogodkov iz avgusta 2021. Padec Kabula, ki se je zgodil 
15. avgusta 2021, pomeni konec 20-letne vojne v Afganistanu (2001–2021), v kateri je državna 
politika s pomočjo ameriške koalicije neuspešno poskušala zatreti teroristična gibanja. Tedaj 
so oblast (znova) prevzeli talibani, ki so v nekaj tednih zavzeli skoraj celotno državo. Vrhunec 
dogajanja pomeni prav talibanski vstop v Kabul, ki ga je avtorica doživela od blizu. Afganistan po 
prihodu talibanov trpi na mnogih področjih javnega življenja. Pričujoča zgodba omenja bolečo 
vladno prepoved srednješolskega in univerzitetnega izobraževanja za dekleta; izobraževati se 
smejo le do 6. razreda, čeprav oblast posebej ne preverja njihovega morebitnega samoiniciativ-
nega pridobivanja znanja v obliki spletnih tečajev. Zgodba o vojni izpod peresa mladega dekleta 
je predvsem prvovrstno pričevanje o moči upanja sredi težkih življenjskih razmer. Iz zapisanih 
vrstic veje osebni pogled na težavne okoliščine sedanjega stanja v državi, ki tudi nam odpira nove 
možnosti razumevanja tamkajšnjega dogajanja.

Ljudje z vsega sveta me pogosto sprašujejo, kakšno je življenje v Afganistanu. Vedno me 
osupne, da še obstajajo tisti, ki se iskreno zanimajo za mojo domovino in se želijo seznaniti 

z resnico, ki gre onkraj vsakodnevnih novic v medijih. V pričujočem zapisu želim deliti osebno 
zgodbo življenja v Afganistanu. To je pripoved o preživetju, upanju in ranah, ki drugim morda 
ostajajo neopažene.

Kadar me torej ljudje povprašujejo o življenju v Afganistanu, običajno mislijo na čas po 15. 
avgustu 2021. Tistega dne so bile oči vsega sveta uprte v Afganistan – dan, ko se je zgodila vrsta 
bridkih in usodnih dogodkov za prihodnost naših življenj. Država je padla, oblast se je zlomi-
la, ljudje so bežali. Milijoni smo ostali negotovi glede svoje prihodnosti. V trenutkih, ko nas 
je opazoval ves svet, smo bili tukajšnji prebivalci izgubljeni in smo trepetali za svoja življenja. 
Spominjam se, da po teh dogodkih dolgo časa nisem zapuščala svojega doma. Moja edina tolažba 
je bila opazovanje čarobnih sončnih zahodov v Kabulu. Sončni zahodi so bili polni žalosti. Prav 
tako sem vsako popoldne posedala na balkonu in strmela v tiho gorovje, ki je obdajalo Kabul, in 
spremljala neskončno število letal, ki so letela tam zgoraj in premnogim pomenila pot v svobodo. 
Njihovi brneči zvoki so prebijali smrtno tišino mesta ter vzbujali občutek odhajanja in konca.

Nekega večera smo v krogu družine gledali novice na domačem televizijskem programu Tolo 
News. V neposrednem prenosu iz predsedniške palače so bili pred kamero postrojeni bradati 
možje, oblečeni v belo in posejani v dve vrsti. Eden od njih je spregovoril z mirnim in tolažečim 
glasom ter državljanom obljubljal varnost in mir. Govoril nam je, naj ne skrbimo in naj ostanemo 
doma. Naj bomo hvaležni Bogu, da smo na varnem. Vse to smo tudi zares storili, saj pravzaprav 
nismo imeli druge možnosti. V resnici pa smo potlačili svoje skrbi in globoko vase zakopali 
neznanske strahove.



14  TRETJI DAN	 2025  2

Slika 1: Mošeja v Kabulu, januar 2022. Foto: Arezo Yousufi

Vojna v Afganistanu je zapuščina, ki se prenaša iz roda v rod in je že stoletja prepletena z zgo-
dovino te starodavne dežele. Brezštevilni so postali žrtve spopadov in napetosti, ki so jih sprožili 
politični boji. Zaradi krvave preteklosti smo še danes priče globoko zapletenim razmeram v naši 
družbi, ki je sama v sebi razdeljena. Naša življenja so podvržena uničujočemu vplivu brezkončne-
ga vojskovanja in neenotnosti. Ko se je na neki točki zdelo, da so ljudje le sprejeli kruto usodo 
svoje dežele, pa so se znašli v primežu povsem novega in nepoznanega zgodovinskega trenutka.

To novo resničnost je bilo težko sprejeti – vsaj zame kot najstnico. Prvič sem se srečala z ljudmi 
– našimi rojaki, ki sem jih poznala iz grozljivih fotografij in srhljivih pripovedi ter so se imenovali 
teroristi. Zdaj so postali del naše nove stvarnosti. Z omenjenim prevratom in nastopom nove 
vladavine se je povsem spremenila politična podoba naše države ter so se korenito preoblikovali 
zakoni. Za različne družbene skupine so bile uvedene nove omejitve, ki so hitro spremenile utrip 
življenja. Ena od teh omejitev, ki je nepopravljivo vplivala na afganistansko družbo, je bila odvzem 
pravice žensk do dela in izobraževanja v javnih šolah in na univerzah. Po letu 2021 je talibanska 
vlada namreč onemogočila šolanje dekletom po zaključenem šestem razredu.

Vojnih dogodkov, ki so tako ostro posegli v našo stvarnost, se dobro spominjam. Ko smo bili 
primorani zbežati iz domačega Mazari Šarifa v Kabul, sem bila v devetem razredu. To je bilo kak 
teden pred padcem Kabula, ki je tedaj še ostajal varno območje. V prestolnico smo bežali v upanju, 
da je talibani ne bodo dosegli ali pa ji bo vsaj prihranjeno popolno uničenje. Oče ni šel z nami. 
Ostal je v Mazari Šarifu, da bi varoval hišo, saj smo se bali nenadnega odvzema svojega imetja. V 
avtobusu smo pred odhodom zbrali vse ženske, dekleta in otroke iz našega naselja, pa tudi nekaj 
mladih moških in starejših ljudi ter se iz obupa odpravili na pot, ki nam je budila tiho upanje na 
doseženo varnost v Kabulu. Od tedaj se nisem več vrnila v šolo. Letos, ko bi morala s sošolkami 
praznovati opravljeno maturo in se pripravljati na univerzitetni študij, sem tu; namesto da bi 



15ROMARJI UPANJA

sledila svojim sanjam, moram sredi zamolklega vojnega kaosa pisati pripoved o svoji ukradeni 
domovini.

Ti čudni (ne)znanci, ki so avgusta 2021 prevzeli nadzor nad deželo, so bili prav tako Afganis-
tanci. Toda mnogim rojakom so predstavljali le strah in negotovost. Ob omembi njihovega imena 
si bil lahko skoraj prepričan, da se je pravkar zgodil še en napad, tokrat nekje drugje, morda na 
Američane ali civiliste. Za vse nas so bili le senca vojne, moški, katerih usoda je bila prepletena z 
orožjem in krvjo. Dojemali smo jih v meglenih in strašljivih podobah, o njihovem obstoju razmiš-
ljali celo kot o veliki božji napaki. Ko sem jih prvič videla od blizu, sem sedela v avtu sredi Kabula. 
To je bilo po 15. avgustu. Gledala sem skozi okno in opazovala ulice, ki niso bile več takšne kot 
nekoč – Kabul sem še imela v spominu iz otroških let. Po ulicah so hodili moški, oblečeni v 
tradicionalna oblačila, na hrbtu pa so imeli obešene ameriške puške. Zdelo se je, kot da v svoji 
pesti držijo celotno mesto. Težki udarci njihovih korakov so odmevali po tihem asfaltu. Na ulicah 
ni bilo videti nobene ženske. Avtomobili so izginili. Ceste so bile tako prazne, da je bilo možno 
brezglavo drveti po njih. Mi pa smo vozili tiho in oprezno, prestrašeni, da bi nas kdo videl v avtu. 
Z vsakim vdihom sem čutila, da je to morda kraj mojega zadnjega diha. Sem ter tja so se moji 
pogledi ustavili pri mami; njene roke so bile močno stisnjene, ustnice pa so se neslišno premikale 
v izgovarjanju tihe molitve. Spomnila sem se besed govorca iz predsedniške palače, ki nam je po 
prihodu novega režima na televiziji z mirnim in prepričanim glasom zagotavljal mir in varnost. 
Govoril je, da se nam ni treba bati in naj le ostanemo doma ter se Bogu zahvaljujemo za ponujeno 
varnost. Toda tukaj, na teh praznih ulicah, je bila varnost zakrita v težko tišino, kjer smo morali 
dihati potihoma, da nas ne bi slišali. Zaprla sem oči in molila, da bi kmalu zapustili tisto cesto in 
se otresli pogledov ter se končno umaknili od nenavadnih ulic, ki niso več nosile barve življenja. 
Tedaj sem si obljubila: če bomo varno prišli do stanovanja, ne bom nikoli več stopila na ulico. Res 
se mi je zdelo, da je dom postal naša zadnja trdnjava varnosti.

Slika 1: Deklici v mestu Mazari Šarif, april 2023. Foto: Arezo Yousufi



16  TRETJI DAN	 2025  2

Nekaj mesecev pozneje, ko se je zdelo, da so se razmere nekoliko umirile, sem se nepričako-
vano znova srečala s talibani, ki so zame postali običajen prizor, del vsakdanje podobe mesta. 
Nekega jesenskega dne smo želeli obiskati znanega domačega zdravilca, daleč od mestnega 
središča. Zgodaj zjutraj sva se z materjo podali na ulice, ki so še vedno sveže dišale po spremem-
bah. Za obisk pri zdravilcu, starcu, sva se morali vnaprej dogovoriti. Ko sva prispeli do njegovega 
bivališča, je bila na dvorišču že dolga vrsta moških in žensk. Zrak je napolnjeval nežen šepet tihih 
pogovorov in mrmranje molitev, kot bi vsi pričakovali mali čudež. Ko sva bili končno na vrsti, 
je mati vstopila, jaz pa sem počakala zunaj in se usedla na leseno klop. Moj pogled je bil uprt v 
može, ki so čakali v vrsti. Med njimi sem opazila moža srednjih let z dolgimi, mastnimi lasmi, ki 
jih je pokrivala kapa. Na eni rami je bila obešena ameriška puška, druga rama pa je bila ogrnjena 
z velikim šalom. Imel je pokončno držo, oči pa resne. Nekajkrat sva se spogledala, a sem vselej 
hitro umaknila pogled. Nisem si želela nakopati težav. Toda zvedavost me je še naprej kljuvala kot 
trn, zato sem moškega, ne da bi zares premislila, nagovorila: 

»Ali ste mudžahedin?«
Prikimal je in mirno odgovoril:
»Da.«
Zastala sem. Nisem vedela, kaj naj odvrnem. To je bil moj prvi pogovor s talibanom. Mož se je 

nasmehnil, spregovoril nekaj besed, nato pa počasi segel v žep. Iz njega je izvlekel telefon, mi ga 
podal in rekel:

»To je moja poročna fotografija.«
Na sliki sem videla srečnega in nasmejanega človeka, obkroženega z družino in prijatelji. Oči 

so mu žarele. Vzdušje je prekipevalo od življenja. Fotografija je prikazovala prav takšno poroko, 
kot sem jih poznala dotlej. Na njej ni bilo sledu vojne, orožja ali sence strahu. V tistem trenutku 
se mi je zdelo, kot da se mi je izpred oči odstrla zavesa. Prvič sem za zunanjo podobo grozečega 
in oboroženega moža uzrla človeka. Človeka, ki je imel sanje kakor mi: srečo, družino in svoje 
spomine, ki jih je verjetno želel še kdaj podoživeti. Tisti dan sem uvidela: za vsakim obrazom se 
skriva zgodba, ki je ne poznamo.

Še zdaj me spremljajo tudi mnogi drugi vojni prizori, polni slikovitih in neusmiljenih podob, ki 
me nenehno opominjajo na resnični smisel življenja. Te podobe iz mojega sveta so razbile okove 
starih prepričanj in mi odprle nov pogled na stvarnost. Od vsega, kar me je vojna naučila, je eno 
spoznanje izstopalo bolj kot katero koli drugo: ljudje imamo prirojeno upanje, ki nam pomaga, 
da gremo v življenju naprej, tudi sredi vojnega razdejanja. V Afganistanu vemo, da življenje ne 
pomeni le preživljanja podarjenih dni, temveč je predvsem vsakodnevna borba proti bolečini in 
obupu. Ne sprejmemo misli, da bi se naše življenje lahko končalo v vojni.

Moje neusahljivo upanje, ki živi za vsa dekleta, žene, može in otroke naše dežele, je nujno 
združeno z grenkobo, ki jo čutim ob misli na vsesplošno uničenje, ki ga je ljudem prinesla vojna. 
Življenje v Afganistanu je prepleteno s stiskami in trpljenjem. A kljub vsemu to ni vse, kar poz-
namo. Svetlobo iščemo v sozvočju nemih, hladnih zimskih juter in zasneženih ulic ter slikah 
mladih žrtev – vojnih mučencev. Vemo, da bomo jutri znova vstali v nov dan.

Prevedel Nik Trontelj

PRIPOROČENE REFERENCE
Bhattacharya, Sanchita. 2023. Afghanistan Women – tormented, invisible. Sri Lanka Guardian. Https://www.academia.edu/107330798/

Afghanistan_Women_tormented_invisible (pridobljeno 26. 5. 2025).
Herrera, James G.,  in  Cory Welt. 2021. U.S. Military Withdrawal and Taliban Takeover in Afghanistan: Frequently Asked Questions. 

Washington D.C.: Congressional Research Service. Https://www.academia.edu/63204027/U_S_Military_Withdrawal_and_Tali-
ban_Takeover_in_Afghanistan_Frequently_Asked_Questions (pridobljeno 26. 5. 2025).



17

Foto: Denis Končar



18  TRETJI DAN	 2025  2

DR. FARIS KOČAN

Medkulturni dialog kot temelj 
družbene kohezije v pokonfliktnih 
družbah: primer bosansko-
hercegovske vasi Baljvine 

Povzetek: Prispevek analizira vlogo etnične distance, pokonfliktne tesnobnosti in diskurza pri 
oblikovanju medkulturnega dialoga kot temelja družbene kohezije v pokonfliktnih družbah, pri 
čemer posebno pozornost namenja študiji primera vasi Baljvine v Bosni in Hercegovini. Baljvi-
ne predstavljajo redek primer skupnosti, ki je v času vojne v Bosni in Hercegovini (1992–1995) 
uspela ohraniti medetnično sobivanje, kar poudarja pomen vsakdanjih praks solidarnosti, 
vloge lokalnih in verskih voditeljev ter zavestne kolektivne odločitve za mir. Koncept dost služi 
kot ilustracija trajnostnih medosebnih vezi, ki lahko presežejo etnične delitve tudi v najbolj 
kriznih okoliščinah. Ugotovitve znanstvenoraziskovalnega projekta Tesnobnost miru kažejo, 
da dolgotrajne solidarnostne prakse in vzdrževanje medetničnih odnosov pomembno poveču-
jejo odpornost skupnosti proti pokonfliktnim tesnobnostim. Pokonfliktna tesnobnost, nastala 
na presečišču izkustvenih in strukturnih dejavnikov, sicer poglablja etnično distanco in ovira 
procese sprave, medtem ko vsakdanji diskurzi, usmerjeni v skupne interese, omogočajo gradnjo 
zaupanja in preprečujejo obnovo sovražnosti. Prispevek poudarja pomen celostnega pristopa, ki 
združuje analizo vsakdanjih praks, diskurzov in strukturnih pogojev za razumevanje in obvlado-
vanje pokonfliktne tesnobnosti v večkulturnih družbah.

Ključne besede: Baljvine, Bosna in Hercegovina, večetnično sožitje, medkulturni dialog, tes-
nobni mir

UVOD

Beseda dost izvira iz turškega jezika in pomeni prijatelja v poglobljenem in trajnostnem 
pomenu, ki presega običajne predstave o vsakodnevnih socialnih stikih. Pojem zajema kon-

cept prijateljstva, ki temelji na visoki stopnji zaupanja, vzajemne solidarnosti in medsebojnega 
spoštovanja, pogosto v kontekstu skupnostnih odnosov in medkulturnega sobivanja. Kot empi-
rični primer tovrstne družbene vezi se ponuja zgodba dveh prijateljev – pripadnika srbskega in 
bošnjaškega naroda –, ki sta vse življenje preživela v isti vasi v Bosni in Hercegovini (Kočan in dr. 
2024). Njuno prijateljstvo, vzpostavljeno že v otroštvu, se je utrjevalo skozi vsakdanje interak-
cije, medsebojno pomoč in skupne rituale, kot je pitje kave, ki v številnih kulturah na področju 



19ROMARJI UPANJA

nekdanje Jugoslavije predstavlja pomemben element družbenega povezovanja. Njuno razmerje 
je doseglo svojo največjo preizkušnjo v času oboroženega spopada v Bosni in Hercegovini (1992–
1995), ko so se številne sosednje skupnosti znašle v primežu etničnih napetosti, sovražnosti in 
nasilja.

Kljub okoliščinam, ki so vodile do razpada številnih družbenih vezi, sta prijatelja ohranila 
medsebojno zaupanje in solidarnost, s čimer predstavljata izjemo v sicer prevladujočih trendih 
fragmentacije socialnih mrež (Skigin 2024; Frizell in dr. 2025). Njuna zgodba ni izoliran primer 
posameznikove moralne drže, temveč je vpeta v širši kontekst vasi Baljvine, ki je v času vojne 
uspela ohraniti medetnično sobivanje in odpor do nasilja. Medtem ko so se v okoliških krajih 
vrstili oboroženi spopadi med Srbi, Bošnjaki in Hrvati, so prebivalci Baljvin ohranili tradicijo 
skupnega življenja, medsebojne pomoči ter medkulturnega in medreligijskega dialoga, kar se 
kaže tudi v praksi molitev za mir in blagostanje (Kočan in dr. 2024). 

Primer Baljvin tako ponuja pomemben vpogled v dinamiko socialne kohezije v kriznih raz-
merah ter izpostavlja pomen dolgoletnega medsebojnega zaupanja kot ključno predpostavko za 
ohranjanje stabilnosti v večkulturnih skupnostih. Vas Baljvine predstavlja enega izmed redkih 
primerov na območju Bosne in Hercegovine, ki jih vojna dogajanja in z njimi povezana trenja 
vsaj navidezno niso prizadeli. Konflikti med pripadniki različnih etničnih skupin niso neizogib-
na posledica kulturnih razlik, temveč rezultat konkretnih družbenih in političnih odločitev. V 
okviru raziskovalnega projekta Tesnobnost miru smo izvedli več terenskih obiskov v Baljvinah in 
drugih krajih nekdanje Jugoslavije (Kamenica na Kosovu in Gorski Kotar na Hrvaškem), kjer smo 
preučevali medetnične dinamike in analizirali vsakdanje prakse sobivanja v pokonfliktnih druž-
bah (Kočan in dr. 2024; Djordjević in Zupančič 2004; Zupančič in dr. 2025). Zbrana pričevanja 
razkrivajo, da so tudi tam, kjer je nasilje fizično obšlo skupnosti, ostali prisotni subtilni občutki 
negotovosti, previdnosti in latentne napetosti.

Izsledki projekta so strnjeni v znanstvenem delu, ki obravnava pojav tako imenovanega 
»tesnobnega miru« – občutka stalne ranljivosti in nezanesljivosti, značilnega za družbe, ki so 
formalno prestopile iz obdobja odprtega konflikta, a pri tem niso v celoti naslovile njegovih 
globljih strukturnih posledic (Kočan in Zupančič 2023). Baljvine služijo kot učbeniški primer, 
ki ponazarja, da ohranjanje miru in medetničnega sožitja ni le rezultat zgodovinskih okoliščin, 
temveč predvsem zavestna in trajna kolektivna odločitev.

Etnična distanca in razdeljene družbe – razumevanje pokonfliktnih tesnob
Percepcija drugega je v veliki meri pogojena s podobnostjo oziroma razliko glede na jezik, 

kulturo, veroizpoved in druge identitetne značilnosti. Te razlike lahko bistveno vplivajo na obli-
kovanje mnenj, stališč in vedenjskih vzorcev. Ključni koncept v tem okviru predstavlja etnična 
distanca, ki označuje stopnjo socialne oddaljenosti, nezaupanja ali negativne naklonjenosti med 
pripadniki različnih etničnih skupin (Šlebir in Zupančič 2024; Kuhar in dr. 2024). Čeprav je etnič-
na distanca prisotna v vseh družbah in ni nujno posledica odprtih konfliktov, je njena intenziteta 
pogosto povečana v okoljih, ki so prestala oborožene spopade.

V pokonfliktnih kontekstih etnična distanca skupaj z izkušnjo oboroženega spopada predsta-
vlja okvir, ki omogoča razumevanje nastanka in ohranjanja pokonfliktne tesnobnosti – stanja, ki 
pomembno zaznamuje družbene odnose v obdobju po koncu sovražnosti. Zmanjševanje etnične 
distance je pogosto ključni korak k vzpostavljanju trajnostnih medkulturnih odnosov in skupne 
prihodnosti. Nasprotno pa povečana etnična distanca otežuje procese sprave in reintegracije, saj 
spodbuja občutke nezaupanja, sovražnosti in izolacije (Agneman in Strömbom 2025). Oboroženi 
spopadi puščajo za sabo trajne travme, občutke strahu in tesnobe, ki ostajajo prisotni tudi dolgo 
po formalnem zaključku nasilja (Zupančič in dr. 2020; Jeffery 2023). Ta skupek čustev in social-
nih stanj se v literaturi označuje kot pokonfliktna tesnobnost (Rumelili 2022; Kočan in Zupančič 



20  TRETJI DAN	 2025  2

2023). Zaznati jo je mogoče zlasti v skupnostih, kjer napetosti in nezaupanje med različnimi 
etničnimi ali drugimi identitetnimi skupinami vztrajajo tudi po koncu spopadov. Pokonfliktno 
tesnobnost lahko sprožajo različni dejavniki, kot so strah pred ponovitvijo konflikta ali izgubo 
bližnjih, ekonomska nestabilnost ter občutek negotovosti glede prihodnosti.

Ti dejavniki so medsebojno prepleteni in tvorijo kompleksen mozaik, katerega posameznih 
elementov ni mogoče hierarhično razvrstiti glede na njihov vpliv na oblikovanje tesnobnosti. Pri 
analizi pokonfliktne tesnobnosti je smiselno razlikovati med izkustvenim in strukturnim okvi-
rom (Kočan in Zupančič 2023): izkustveni okvir se nanaša na individualne in kolektivne izkušnje 
pred, med in po konfliktu ter na to, kako te izkušnje oblikujejo percepcijo in vedenje do drugih 
skupin; strukturni okvir pa zajema širše družbene in materialne pogoje, kot so ekonomske raz-
mere, dostop do institucij, politična stabilnost in pravna država, ki vplivajo na možnost razvoja 
ali zmanjšanja pokonfliktne tesnobnosti.

Čeprav so dosedanje raziskave ta dva vidika pogosto analizirale ločeno, smo v sklopu projekta 
Tesnobnost miru predlagali celostni pristop, ki hkrati upošteva prepletanje izkustvenih in struk-
turnih dimenzij. Analiza povezave med pokonfliktno tesnobnostjo in etnično distanco kaže, da 
konflikti pogosto poglabljajo obstoječe etnične razlike in krepijo socialno distanco med skupinami 
(Jakhar 2020; Adzrago in dr. 2024). Tesnoba, ki izhaja iz prepleta izkustvenih in strukturnih dejav-
nikov, praviloma prispeva k ohranjanju ali celo povečevanju etnične distance. To ustvarja začarani 
krog, ki zavira spravo, poglablja socialno fragmentacijo in zmanjšuje možnosti za dolgoročno stabi-
lizacijo pokonfliktnih družb (Fiedler in Mross 2023). Premagovanje teh izzivov zahteva sistematič-
na, dolgoročna prizadevanja, ki vključujejo politične, pravne, socialne in izobraževalne ukrepe za 
zmanjšanje etnične distance in krepitev socialne kohezije v prizadetih skupnostih.

SOLIDARNOST IN RECIPROČNOST SKOZI PRIZMO MEDKULTURNEGA DIALOGA

V analizi vsakdanjega življenja v vasi Baljvine je treba posebej izpostaviti pomen recipročnosti 
in solidarnosti kot ključnih družbenih mehanizmov, ki so omogočili dolgoročni medkulturni 
dialog (Holmes 2014). Pri oblikovanju medsebojne odvisnosti in krepitvi socialne povezanosti 
med vaščani so osrednjo vlogo odigrala ekonomska vprašanja, zlasti dostop do osnovnih virov 
(Kočan in dr. 2024). Najpogosteje omenjan primer solidarnostnega delovanja je zagotavljanje do-
stopa do pitne vode, ki ga vaščani zaradi pomanjkanja ustrezne infrastrukture nikoli niso imeli 
v zadostni meri – težava, ki je prisotna še danes. V teh razmerah je bila vzpostavitev neformalnih 
mrež pomoči ključna za preživetje skupnosti. Najstarejši prebivalci so v pričevanjih poudarili, da 
so mlajši člani vasi redno prinašali vodo starejšim, pri čemer etnična pripadnost (bošnjaška ali 
srbska) ni igrala nobene vloge.

Takšne vsakodnevne prakse vzajemnosti so sčasoma utrdile norme skupnostne solidarnosti, 
ki presegajo etnične in druge identitetne meje. Tudi danes, kljub temu da večina prebivalcev 
dela v urbanih središčih, ostajajo načela skromnosti, enakosti in medsebojne pomoči močno 
prisotna. Rezultati ankete, izvedene na vzorcu 47 prebivalcev vasi (od skupno približno 110, ki 
jih tam še živi), potrjujejo, da vaščani zaznavajo materialno enakost kot prevladujočo značilnost 
skupnosti.1 Večina anketirancev meni, da ekonomske priložnosti v preteklosti in danes ostajajo 

1	 V raziskavi je sodelovalo 47 respondentov, ki so izpolnili vprašalnik. 52 % udeležencev je bilo moških, 46 % žensk, 2 % pa nista 
želela opredeliti spola. 22 % respondentov je bilo mlajših od 30 let, 29 % starih od 30 do 49 let, 47 % pa starejših od 50 let. V 
izobrazbeni strukturi prevladujejo posamezniki s srednješolsko izobrazbo (47 %), medtem ko jih je 28 % zaključilo osnovno šolo, 
15 % pa ni imelo formalne izobrazbe; samo en respondent (2 %) je imel univerzitetno izobrazbo. Etnična sestava je relativno 
uravnotežena: 55 % udeležencev se je identificiralo kot Bošnjaki, 43 % kot Srbi, 2 % pa nista želela opredeliti svoje etnične 
pripadnosti. 78 % respondentov je vernih, od tega 53 % muslimanov in 38 % pravoslavnih vernikov. Večina anketirancev (72 %) se 
je rodila v Baljvinah in tam živela vse življenje.



21ROMARJI UPANJA

relativno enakovredne ter da ni zaznati večjih razlik v dostopu do materialnih virov. Na podlagi 
teh ugotovitev lahko sklepamo, da je prav kronično pomanjkanje materialnih dobrin delovalo 
kot katalizator za razvoj in utrjevanje sistemov medsebojne pomoči, ki so sčasoma prerasli v eno 
temeljnih družbenih vrednot vasi. Ta vzorec vzajemne solidarnosti prispeva k razumevanju, zakaj 
so Baljvine uspele ohraniti stabilnost in socialno kohezijo tudi v kontekstu širših pokonfliktnih 
napetosti v regiji.

DISKURZ KOT DEJAVNIK OBLIKOVANJA ETNIČNE DISTANCE IN POKONFLIKTNE 
TESNOBNOSTI

Diskurz lahko ohranja etnično distanco z drugačnim predstavljanjem konfliktnih tem in situ-
acij v medijih in politiki (Brewer in Hayes 2011). Način, kako so konflikti interpretirani v javnem 
prostoru, vpliva na oblikovanje percepcij o odgovornosti za izbruh nasilja, za gospodarske razme-
re ter za dostop do socialno-ekonomskih priložnosti. Pogosto se odgovornost za negativne raz-
mere uokvirja skozi vprašanje etničnih delitev, pri čemer se pripadniki drugih etničnih skupin 
označujejo kot »drugi«, ki so krivi za trpljenje skupnosti. Takšne naracije prispevajo k povečanju 
etnične distance, saj utrjujejo stereotipe, poglabljajo nezaupanje in ohranjajo trenja med skupi-
nami (Rice in Taylor 2020).

Diskurz, ki temelji na iskanju grešnih kozlov, tako krepi občutek kolektivne žrtve na eni strani 
in kolektivne krivde na drugi, kar spodbuja dolgoročno fragmentacijo družbe. Nasprotno pa 
lahko sprememba diskurza v smeri poudarjanja skupnih interesov, iskanja skupnih ciljev ter de-
konstrukcije konfliktnih naracij pomembno prispeva k zmanjšanju etnične distance in krepitvi 
socialne kohezije (Hughes 2011). Sprememba načina govorjenja o konfliktih omogoča preobliko-
vanje zaznav drugih skupin iz sovražnikov v partnerje v skupnem iskanju prihodnosti. Diskurz 
vpliva tudi na oblikovanje in utrjevanje pokonfliktne tesnobnosti. V družbah, kjer diskurz o pri-
hodnosti poudarja nevarnosti, negotovost in stalno ranljivost, postane tesnoba del vsakdanjega 
kolektivnega stanja.

V tem okviru primer Baljvin ponuja dragoceno dopolnitev in kontrapunkt prevladujočim 
trendom v pokonfliktnih družbah. V Baljvinah ni šlo zgolj za spremembo diskurza v formalnem 
pomenu, temveč za vsakodnevno izvajanje miru skozi konkretne prakse solidarnosti, skupnih 
ritualov in delovanja lokalnih voditeljev ter verskih predstavnikov (Kočan in dr. 2024). Lokalni 
imam in pravoslavni starešina sta s svojo avtoriteto in stalnim medkulturnim in medreligijskim 
dialogom med skupnostmi uspešno stabilizirala napete situacije ter vzdrževala zaupanje tudi v 
obdobjih negotovosti. Skupna prizadevanja vaških voditeljev so omogočila, da se je tudi ob fizič-
ni prisotnosti različnih vojaških enot ohranil okvir sobivanja, ki ni dopustil eskalacije v nasilje. 
Lokalno oblikovani diskurzi vsakdanjega življenja, zasnovani na praksah pomoči, solidarnosti in 
skupne skrbi za skupnost, so uspešno nadomestili odsotnost makrostrukturiranih naracij miru 
ter bistveno zmanjšali etnično distanco na mikro ravni. Pri tem velja izpostaviti, da je bila mošeja 
v Baljvinah edina mošeja na območju takratne Republike Srbske, ki za čas vojne ni bila porušena. 
Še več, pripadniki vojske Republike Srbske so v času molitev in verskih praznikov med vojno v 
Baljvinah stali pred mošejo in »pazili« na Bošnjake ter jim omogočili, da v miru opravijo svojo 
molitev (Kočan in dr. 2024). 



22  TRETJI DAN	 2025  2

NAMESTO SKLEPA: KAKO PREMOŠČATI ETNIČNO DISTANCO IN KREPITI 
MEDKULTURNI DIALOG

Diskurz, ki se oblikuje skozi medije, politiko in vsakdanje interakcije, ima ključno vlogo pri 
oblikovanju in ohranjanju etnične distance v pokonfliktnih družbah. Predstavljanje konfliktov 
v javnem prostoru vpliva na zaznavo odgovornosti za izbruh nasilja in za družbene razmere. Po-
gosto se pripadniki drugih etničnih skupin obravnavajo kot odgovorni za negativne razmere, kar 
vodi v povečanje etnične distance, utrjevanje stereotipov ter poglabljanje nezaupanja in napeto-
sti v družbi. Nasprotno pa sprememba diskurza v smeri poudarjanja skupnih interesov, skupnih 
ciljev ter univerzalnih človekovih potreb omogoča zmanjšanje etnične distance in prispeva k večji 
socialni koheziji. Takšna sprememba vpliva tudi na oblikovanje pokonfliktne tesnobnosti, saj 
zmanjšuje občutek stalne ranljivosti in negotovosti, ki pogosto zaznamujeta obdobje po nasilju. 
Prepoznavanje tega stanja je ključno za razvoj učinkovitih strategij za premoščanje razdeljenosti 
in ustvarjanje temeljev za dolgoročno stabilnost.

V tem pogledu primer Baljvin ponuja pomembno lekcijo. Prebivalci Baljvin so pokazali, da 
je ohranjanje stabilnih odnosov in preprečevanje oboroženega konflikta možno tudi v izredno 
negotovih razmerah, če skupnost vzpostavi vsakodnevne prakse solidarnosti, vzajemne pomoči 
in kolektivne skrbi za skupno dobro. Vztrajanje pri enakosti v dostopu do virov, skrb za najran-
ljivejše člane skupnosti ne glede na etnično in versko pripadnost ter poudarjanje skupnega zgo-
dovinskega spomina na pretekle oblike medsebojne zaščite so ustvarili trdno družbeno mrežo, 
ki je preprečila razpad socialnih vezi. Posebej pomembno je bilo dejavno vključevanje verskih 
voditeljev, ki so s svojo avtoriteto utrjevali normativne okvire nenasilja in skupne odgovornosti. 
Lokalni voditelji so organizirali srečanja in z lastnim zgledom oblikovali skupnostno usmerjeno 
interpretacijo dogajanja. Tako je bilo tudi v pogojih širših konfliktnih pritiskov mogoče ohraniti 
osnovne vezi zaupanja in sodelovanja. Današnje stanje v Baljvinah pa razkriva nekatere nove 
izzive. Vas se sooča z izrazito depopulacijo in staranjem prebivalstva; šolo trenutno obiskujejo le 
štirje otroci, kar jasno nakazuje na širši trend izseljevanja mladih iz regije. To pomeni, da se vsa-
kodnevne prakse solidarnosti in medkulturnega ter medreligijskega dialoga, ki so bile ključne 
za stabilnost skupnosti med vojno, soočajo z izzivom prenosa na prihodnje generacije. Čeprav 
starejši prebivalci ohranjajo dediščino sožitja, ostaja odprto vprašanje, v kolikšni meri bodo te 
vrednote in prakse prenesene na mlajše generacije, ki večinoma odraščajo v urbanih okoljih, 
oddaljenih od tradicionalnih skupnostnih struktur.

Čeprav pokonfliktne tesnobnosti ni mogoče popolnoma odpraviti, primer Baljvin kaže, da jo 
je mogoče bistveno omiliti s premišljenim in trajnim vlaganjem v vsakodnevne prakse sobivanja, 
vključno z institucionalno podporo, izobraževanjem o strpnosti ter oblikovanjem pozitivnih 
diskurzov, ki poudarjajo skupno prihodnost. Baljvine tako predstavljajo učbeniški primer, da 
mir ni zgolj odsotnost nasilja, temveč aktiven proces gradnje skupnosti, ki temelji na skupnih 
vrednotah, solidarnosti in vsakodnevnem spoštovanju dostojanstva drugega.



23ROMARJI UPANJA

REFERENCE
Adzrago, Daniel, John Chiangong, Caitlin K. Ormiston idr. 2024. Social distancing stress, anxiety/depression, COVID-19 diagnosis, 

gender identity, and immigration status. Archives of Public Health 82, št. 86.
Agneman, Gustav, in Lisa Strömbom. 2025. How Ethnic Discrimination Shapes Political Reintegration After War: Insights From a 

Conjoint Experiment in Colombia. Journal of Conflict Resolution 69, št. 1: 152–177.
Brewer, John, in Bernadette C. Hayes. 2011. Post-conflict societies and the social sciences: A review. Contemporary Social Science 6, št. 

1: 5–18.
Bučar, France. 2003. Razpad Jugoslavije s sistemsko-teoretskega vidika. Acta Histriae 11, št. 1: 175–180.
Djordjević, Andjela, in Rok Zupančič. 2024. »Undivided« city in a divided society: Explaining the peaceful coexistence of Albanians and 

Serbs in Kamenicë/Kamenica, Kosovo. Southeast European and Black Sea Studies, mar: 1–19. Https://www.tandfonline.com/doi/
epdf/10.1080/14683857.2024.2324550?needAccess=true (pridobljeno 28. 4. 2025).

Elias, Annamari, in Fethi Mansouri. 2020. A Systematic Review of Studies on Interculturalism and Intercultural Dialogue. Journal of 
Intercultural Studies 41, št. 4: 490–523.

Fiedler, Charlotte, in Karina Mross. 2023. Dealing With the Past for a Peaceful Future? Analysing the Effect of Transitional Justice In-
struments on Trust in Postconflict Societies. International Journal of Transitional Justice 17, št. 2: 303–321.

Frizell, John, Veronika Muliavka, Herbert Obinger in Carina Schmitt. 2025. War, solidarity and welfare attitudes: Survey evidence from 
the war in Ukraine. Taylor & Francis. Https://doi.org/10.6084/m9.figshare.28416282.v1 (pridobljeno 28. 4. 2025). 

Holmes, Prue. 2014. Intercultural dialogue: Challenges to theory, practice and research. Language and Intercultural Communication 
14, št. 1: 1–6.

Hughes, Caroline. 2011. The politics of knowledge: Ethnicity, capacity and return in post-conflict reconstruction policy. Review of 
International Studies 37, št. 4: 1493–1514.

Jakhar, Jitendra, in Pankaj Kharya. 2020. Social distancing and promoting psychological well being during COVID-19 pandemic. Inter-
national Journal of Social Psychiatry 67, št. 6: 816–819.

Jeffery, Renee. 2024. Addressing psychosocial trauma in post-conflict peacebuilding: Emotions in narrative and arts-based approa-
ches. Cooperation and Conflict 59, št. 2: 171–189.

Kočan, Faris, in Rok Zupančič. 2023. Capturing post-conflict anxieties: Towards an analytical framework. Peacebuilding 12, št. 1: 120–138.
Kuhar, Metka, Irena Bolko in Rok Zupančič. 2024. Polyvagal Perspective on Ethnic Distance and Well-Being in Bosnia-Herzegovina: 

Mediating Effects of Physiological Reactivity and Body Awareness. Treatises and Documents, Journal of Ethnic Studies 92, jun: 
139–159.

Rice, Claire, in Maura Taylor. 2020. »What they say peters down«: How non-profit leaders assess the trustworthiness of government – 
Elite discourse and distrust in post-conflict Northern Ireland. Public Relations Inquiry 9, št. 3: 237–256.

Rumelili, Bahar. 2022. Introduction to the Special Issue Anxiety and Change in International Relations. Uluslararası İlişkiler / Interna-
tional Relations 19, št. 73: 1–11.

Skigin, Natán. 2024. Prosocial behavior amid violence: The deservingness heuristic and solidarity with victims. Journal of Social and 
Political Psychology 45, št. 2: 341–361

Šlebir, Miha, in Rok Zupančič. 2024. Factors of Ethnic Distance: A Systematic Scoping Review. Journal of Ethnic and Cultural Studies 11, 
št. 2: 211–229.

Zupančič, Rok, Faris Kočan in Janja Beršnak Vuga. 2020. Ethnic distancing through aesthetics in Bosnia-Herzegovina: Appraising the 
limits of art as a peacebuilding tool with a socio-psychological experiment. Southeast European and Black Sea Studies 21, št. 1: 
101–123.



24  TRETJI DAN	 2025  2

Foto: Denis Končar



25TEOLOGIJA

SAŠO KUŠENIĆ

Starozavezne povezave v poročilu 
o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)

1. UVOD

Poročilo o Jezusovi smrti v evangeliju po Janezu (Jn 19,16-37) ni le zgodovinski zapis dogod-
kov na Kalvariji, temveč prepleteno besedilo, ki v sebi nosi globoko teološko sporočilo. Že 

ob prvem branju postane jasno, da Janez ne pripoveduje samo o koncu Jezusovega zemeljskega 
življenja, ampak tudi razkriva, kako se v teh dogodkih izpolnjujejo starozavezna pričakovanja in 
prerokbe. V tem prispevku se bomo osredotočili na tri ključne starozavezne povezave, ki jih Janez 
vključi v pripoved o Jezusovi smrti: na Ps 22,19, na izročilo iz 2 Mz 12,46 in na prerokbo iz Zah 
12,10. Pri vsaki bomo najprej osvetlili njen prvotni pomen znotraj Stare zaveze, nato pa raziskali, 
kako in zakaj jo Janez vključi v svoj evangelij. Ob tem nas bo vodilo vprašanje, kako Janez razume 
odnos med Jezusovim trpljenjem in starozaveznim izročilom – in kako ta odnos lahko opišemo s 
pomočjo sodobnih teoloških modelov povezovanja Stare in Nove zaveze.

Cilj naloge je torej dvojen: po eni strani želimo podati natančno literarno in eksegetsko analizo 
Janezove uporabe Stare zaveze v Jn 19,16-37, po drugi strani pa oblikovati sintezo ugotovitev v luči 
teoloških pristopov k razumevanju povezanosti obeh zavez.

Uvodoma lahko tudi poudarimo, da Janez svoj evangelij piše z zelo visokim razumevanjem 
Jezusove identitete (kristologija) in z zavestjo, da so starozavezni spisi pričevali o Kristusu (Jn 
5,39.46). Zato tudi ne preseneča, da Janez ob vrhuncu Jezusovega poslanstva – na križu – vidi 
izpolnitev številnih prerokb in predpodob. Raymond E. Brown poudarja, da Janez celotno pasi-
jonsko poročilo strukturira kot izpolnitev Svetega pisma, kar jasno nakaže že v Jn 19,24.28.36, pri 
čemer uporablja različne izraze za »izpolniti« (Brown 1994, 953–954).

V analizi smo uporabili zgodovinsko-kritični pristop ter literarno metodo za preučevanje 
novozaveznega besedila v povezavi z vzporednimi starozaveznimi odlomki.1 Vsako starozavezno 
mesto (Ps 22; 2 Mz 12; Zah 12) smo preučili v njegovem prvotnem kontekstu in ga nato primerjali 
z načinom, kako je omenjeno oziroma citirano v Jn 19, da bi razumeli Janezovo teološko namero. 
Pri tem smo se oprli na nekatere svetopisemske komentarje in teološko literaturo ter upoštevali 
ugotovitve o odnosu NZ do SZ v zgodovini razlage. Posebej uporabni so bili modeli interpretacije 
razmerja med SZ in NZ, ki jih navaja sodobna biblična veda – od tipološkega branja do pojmov 
obljube in izpolnitve, zgodovinsko-odrešenjskega gledanja ter novejših dialoških pristopov. Ti 
modeli nam bodo v zaključku pomagali umestiti Janezov pristop v širši hermenevtični okvir.

Prispevek sledi naslednji strukturi: oris literarno-teološkega konteksta Jn 19, zatem analiza 
treh posameznih starozaveznih povezav v Jn 19,16-37, predstavitev modelov odnosa SZ–NZ ter 
nazadnje sinteza ugotovitev.
1	 Zgodovinsko-kritični pristop pomeni, da najprej rekonstruiramo prvotni kontekst in funkcijo starozaveznega besedila (žanr, 

ritualno-pravni okvir, jezikovne posebnosti), nato pa preverimo, kako ga NZ prevzame in preoblikuje (npr. Ps 22 kot tožbeni psalm 
posameznika; 2 Mz 12 kot pashalni predpis; Zah 12 v poznem obdobju po izgnanstvu 9–14 z napetostjo »name/nanj«). Literarna 
analiza pa sledi pripovednim poudarkom in medbesedilnim signalom v Jn 19 (izpolnitvene formule, simbol brezšivne suknje, 
pashalni motivi) ter pokaže, kako evangelist te niti preplete v enotno teologijo križa.



26  TRETJI DAN	 2025  2

 KONKRETNA RABA PO ENOTAH
Ps 22,19 – žanrski okvir tožbenega psalma; podoba delitve oblačil kot kulturni znak sramote/

poraza; nato Janezova aktualizacija te podobe kot izpolnitve.
Mz 12,46 – ritualno-pravni kontekst pashe (hišni obred, celovitost žrtve, nezlomljene kosti) in 

trajnost predpisa (tudi 4 Mz 9,12); nato Janezova tipološka raba v Jn 19,36.
Zah 12,10 – poznoizgnanstveni kontekst (Zah 9–14), jezikovna napetost (’elaj/’elav) in razprava o 

identiteti »prebodenega«; potem Janezova kristološka izpolnitev.
Jn 19 – literarni signali izpolnitve (19,24.28.36-37) in simbolike (brezšivna suknja), ki SZ povežejo 

v teološko celoto pasijona.

2. LITERARNO-TEOLOŠKI KONTEKST JN 19

Odlomek Jn 19,16-37 sodi v poročilo o trpljenju (pasijon) v Janezovem evangeliju. V neposre-
dnem literarnem kontekstu je opisano, kako je Poncij Pilat izročil Jezusa v križanje (19,16), 

nato pa evangelist pripoveduje o križanju na kraju, imenovanem Golgota, in dogodkih ob Jezu-
sovi smrti. Osrednje dogajanje vključuje: križanje Jezusa med dvema drugima (19,18), napis na 
križu z nazivom »Jezus Nazarečan, judovski kralj« v več jezikih (19,19-22), razdelitev Jezusovih 
oblačil med vojake (19,23-24), Jezusovo izročitev svoje matere in učenca drug drugemu (19,25-
27), Jezusovo zadnjo izrečeno besedo »Dopolnjeno je« in smrt (19,28-30) ter dogajanje po smrti 
– prebod strani in poročilo očividca (19,31-37). Janezov slog in poudarki v tem odlomku se na več 
točkah razlikujejo od sinoptikov; izstopa predvsem teološka poglobljenost vsake podrobnosti in 
skrb, da se v dogodkih razodeva izpolnitev Svetega pisma.

2.1 KRALJEVSKI IN MESIJANSKI POUDAREK 

Janez izrecno poudari Jezusovo kraljevsko dostojanstvo tudi v trenutku ponižanja. Napis na 
križu »Judovski kralj« (Jn 19,19) in Pilatov vztrajni odgovor »Kar sem napisal, sem napisal« (19,22) 
nosita ironično teološko težo – četudi izrečeno s posmehom s strani rimske oblasti, to oznanilo 
razodeva resnični Jezusov »status«. Janez skozi celotno pasijonsko zgodbo predstavlja Jezusa kot 
kralja, ki svoje kraljevanje izvršuje z darovanjem samega sebe. Že med sojenjem je Jezus govoril o 
svojem kraljestvu, ki ni od tega sveta (Jn 18,36-37), na križu pa je izvoljeni kralj Izraela razglašen 
v več svetovnih jezikih. Tako se paradoksalno križanje pokaže kot Jezusovo »ustoličenje«, kjer je 
križ kraljevski prestol. Teološko to ponazarja Janezovo razumevanje Jezusove smrti kot povzdig-
njenja in izpolnitve mesijanske vloge (prim. Jn 3,14-15; 12,32-33). Kraljevski motiv v Jn 19 je torej 
ključen za razumevanje, da Jezus ni poražen, ampak kot kralj zavestno izpolnjuje poslanstvo, ki 
mu ga je namenil Oče.

2.2 PASHA – JEZUS KOT VELIKONOČNO JAGNJE

Janez posebno pozornost namenja tudi časovnemu okvirju Jezusove smrti. Izrecno omenja, da 
je bil dan priprave pred veliko nočjo (Jn 19,14.31), in po Janezu Jezus na križu umre ravno ob času, 
ko so v jeruzalemskem templju darovali pashalna jagnjeta (»okrog šeste ure«, prim. 19,14). S tem 
evangelist nakaže simbolno vzporednico: Kristus je Jagnje Božje, ki odjemlje greh sveta (prim. Jn 
1,29), njegova smrt pa nadomešča starozavezno velikonočno daritev. J. C. Scott poudarja, da Jezus 
v Janezovem evangeliju prevzame mesto ključnih judovskih praznikov in institucij – na primer 
postane pravi tempelj (Jn 2,19-21), daje živo vodo ob prazniku šotorov (Jn 7,37-38) in na koncu 
»njegova smrt, ob času klanja pashalnih jagnjet, nadomesti pashalno žrtev«. (Scott 2001, 1040). 



27TEOLOGIJA

Janezov evangelij torej Jezusovo smrt predstavi kot izpolnitev in preseganje starozavezne pashe. 
Pasha, ob kateri so Izraelci z jagnjetovo krvjo obvarovali svoje domove in doživeli rešitev iz Egipta 
(2 Mz 12), v Janezovem prikazu dobi tipološki pomen: Jezus kot Jagnje Božje (Jn 1,29) prinaša do-
končno odrešenje s svojo krvjo. V Jn 19 se pashalna simbolika razodeva v več ključnih detajlih. 
V vrstici 19,29 je omenjen hizop, s katerim vojaki Jezusu ponudijo kis – ta podrobnost spominja 
na hizop, s katerim so Izraelci mazilili podboje z jagnjetovo krvjo (2 Mz 12,22; prim. Brown, 1994, 
940). Še izraziteje Janez nakaže pashalno povezavo v 19,36, kjer zapiše, da se je izpolnilo Sveto 
pismo: »Nobene kosti mu ne bodo zlomili,« kar neposredno povzema zapoved glede pashalnega 
jagnjeta iz 2 Mz 12,46 (prim. Brown, 1994, 952). S tem evangelist želi poudariti, da je Jezusova smrt 
pashalna žrtev nove zaveze (Scott 2001, 1040).

2.3. IZPOLNITEV SVETEGA PISMA

Morda najizrazitejša lastnost Janezovega pripovedovanja o Jezusovi smrti je nenehno poudar-
janje izpolnitve Svetega pisma. Evangelist kar trikrat neposredno poudari, da so se dogodki zgo-
dili, »da se je izpolnilo Pismo« (Jn 19,24.28.36) oz. »izpolnilo«/»dopolnilo« (gr. plērōthē/teleiōthē) 
se je, kar je bilo napovedano. Pred Jezusovo smrtjo Janez omenja izpolnitev Svetega pisma ob 
delitvi oblačil (19,24) in nato z Jezusovimi besedami »Žejen sem« izrecno pravi, »da bi se izpolnilo 
pismo« (19,28). Po Jezusovi smrti pa dvakrat navede izpolnitev dveh preroštev: »Nobene kosti mu 
ne bodo zlomili« (19,36) in »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli« (19,37). Brown opaža, da Janez 
s tem ustvari vključitev – pred in po Jezusovi smrti poudari izpolnitev Svetega pisma, s čimer ce-
lotno dogajanje umesti v okvir Božjega načrta, napovedanega v SZ. Posebnost Janeza je tudi upo-
raba dveh različnih glagolov: izpolniti (plērōn, 19,24) in dopolniti/izvesti do konca (teleioūn, 19,28), 
kar namiguje, da Jezus na križu ne le izpolnjuje posamične prerokbe, ampak dopolnjuje celotno 
pisemsko pričevanje o Mesiji. Njegova zadnja beseda na križu »Dopolnjeno je« (tetélestai) nosi 
dvojni pomen – dokončano je njegovo poslanstvo, hkrati pa so izpolnjene napovedi iz Svetega 
pisma (prim. Jn 19,28) (Brown 1994, 940-941, 952). Janez torej sliko Jezusovega trpljenja in smrti 
nenehno prepleta z referencami na Staro zavezo ter tako bralcu jasno sporoča, da Božje razodetje 
iz SZ v Jezusovi osebi in dejanju pripelje do svojega izpolnjenja in vrhunca.

2.4 POVZETEK

Janezov teološki kontekst v Jn 19 poudarja troje: (1) Jezus je kralj (Mesija), ki na križu kraljuje 
in izpolnjuje svojo poslanstvo; (2) Jezusova smrt ima pashalno, žrtveno razsežnost, s katero se 
dopolni starozavezni praznik odrešenja; (3) vse to se dogaja »po Svetem pismu«, torej v skladu 
s preroštvi in predpodobami Stare zaveze. V nadaljevanju bomo podrobneje preučili tri ključne 
starozavezne povezave, ki jih evangelist navede v Jn 19,16–37, in sicer Ps 22,19, 2 Mz 12,46 ter Zah 
12,10.

3. PRVA POVEZAVA: JN 19,24 IN PS 22,192

Evangelist Janez v poročilu o križanju navaja vrstico »Razdelili so si moja oblačila in za mojo 
obleko so žrebali« (Jn 19,24), kar je neposreden citat Ps 22,19. Ps 22 je Davidov spev o ne-

dolžnem trpljenju pravičnega, ki prestaja skrajno zasramovanje – celo oblačila mu sovražniki 

2	 Opomba o razporedu. Analizo vodimo v istem zaporedju, kot jih navaja Jn 19: Ps 22,19 (v. 24) → 2 Mz 12,46 (v. 36) → Zah 12,10 (v. 
37). Tako sledimo naraciji od dogodkov med križanjem do dogajanja po smrti in hkrati zajamemo Spise – Postavo – Preroke, kar 
potrjuje, da Janez razume pasijon kot izpolnitev celotnega Svetega pisma.



28  TRETJI DAN	 2025  2

razgrabijo. Prvi kristjani so v tem psalmu prepoznali preroško napoved Kristusovega trpljenja: 
»tako sugestivna skladnost« med starim besedilom in dogodki na Kalvariji jih je vodila k pre-
pričanju, da Ps 22 predstavlja »preroško sliko križanja«, zlasti v podrobnostih, kot so prebodene 
roke in razdelitev oblačil (Brown, 1994, 958). Brown prav tako poudarja, da stavek Ps 22,19 »leži v 
ozadju opisa delitve Jezusovih oblačil v vseh štirih evangelijih«, pri Janezu pa je izrecno naveden 
kot izpolnitev Svetega pisma (1994, 955).

Janez s tem bralcu sporoča, da Jezusovo ponižanje na križu – sleči ga in razgrabiti njegova 
oblačila – ni bilo naključje, ampak del Božjega odrešenjskega načrta, napovedan v Svetem pismu 
(prim. Jn 19,24: »to se je zgodilo, da se je izpolnilo Pismo«; prim. Brown 1994, 954).

3.1 ZGODOVINSKO OZADJE PS 22

Psalm 22 sodi med tožbene psalme, kjer psalmist izreka obup, občutek zapuščenosti in poni-
žanje, a obenem izraža zaupanje v Gospoda. Weiser poudarja, da je to »glas posameznika, ki v 
svojem trpljenju zastopa izkustvo mnogih« (Weiser 1962, 218).

V vrstici 19 beremo: »Razdeljujejo si moja oblačila in za mojo suknjo žrebajo.« Craigie opozar-
ja, da ta podoba ne opisuje dejanskega dogodka, temveč metaforično izraža popolno ponižanje: 
sovražniki si prilastijo celo psalmistovo lastnino, kar je v staroorientalskem kontekstu pomenilo 
popoln poraz (Craigie 2004, 196–197). Goldingay dodaja, da razdelitev oblačil pomeni odvzem 
dostojanstva in simboličen konec posameznika – ko človeku vzamejo oblačila, mu vzamejo iden-
titeto v skupnosti (Goldingay 2006, 341).

Zgodovinsko ozadje kaže, da psalm ni biografski, temveč liturgičen: molitev, ki je služila kot 
paradigma za pravičnika v stiski. Sarna ugotavlja, da je Ps 22 »molitveni vzorec, ki izraža boleči-
no, a obenem odpira prostor za zaupanje« (Sarna 1993, 155). Prav ta univerzalnost je omogočila 
njegovo širšo rabo.

V judovski tradiciji je bil Ps 22 razumljen kot vzorec molitve pravičnika, kar potrjujejo tudi ne-
kateri kumranski spisi, ki so besedilo vključili v liturgične molitve preganjane skupnosti (Craigie 
2004, 198). Zato je bilo naravno, da so ga prvi kristjani prepoznali kot preroško napoved Kris-
tusovega trpljenja. Janez v Jn 19,24 konkretizira metaforo: razdelitev Jezusovih oblačil na križu 
pokaže, da se psalm v polnosti uresničuje v njegovi smrti (Goldingay 2006, 343).

3.2 TRPLJENJE PRAVIČNEGA: JEZUS KOT IZPOLNITEV PS 22

Ps 22 v izvirnem kontekstu opisuje trpljenje pravičnega, ki je zapuščen in zasramovan, a kljub 
temu zaupa v Boga. Janez z vključitvijo tega psalma poistoveti Jezusa s trpečim pravičnikom iz 
Svetega pisma. Kar je psalmist (David) izrazito doživel v duhovnem smislu, se pri Jezusu dobese-
dno uresniči v zgodovinski realnosti (tipologija: David kot figura trpečega pravičnika in Kristus 
kot njen izpolnjeni antitip; prim. von Rad 2000, 362). Jezus na križu prestane skrajno ponižanje 
– ostane nag in oropan dostojanstva, ko si rablji prilastijo njegova oblačila –, kar po Janezu ni 
znak poraza, temveč izpolnitev starozaveznega scenarija o trpečem pravičniku (Brown 1994, 955). 
S tem Janez potrjuje, da je Kristusovo trpljenje potekalo »po scenariju« Svetega pisma: Jezus trpi 
kot pravični služabnik, napovedan v Svetem pismu, ne zunaj Božjega načrta. Kot piše Brown, so 
prvi kristjani Ps 22 doživljali kot preroško predpodobo križa, zato so se osredotočili na njegove 
podrobnosti, ki so se čudežno ujemale z dogodki pasijona (npr. delitev oblačil). Craig S. Keener 
opozarja, da so rimski rablji običajno slekli obsojenca do golega in si razdelili njegova oblačila 
kot plen – s čimer je bila Jezusova sramota pred svetom popolna (Keener 2003, 312). Evangelisti 
(z Janezom na čelu) so to skrajno ponižanje brali v luči Ps 22: kot izpolnitev tistega, kar psalmist 



29TEOLOGIJA

pripisuje trpljenju pravičnega. Tako je Jezus razodet kot dokončni trpeči pravičnik, v katerem 
starozavezna molitev zapuščenega doseže polnost smisla (von Rad 2000, 364).

3.3 SIMBOLIKA JEZUSOVE SUKNJE (BREZŠIVNEGA OBLAČILA)

Janez edini od evangelistov natančno opiše, da je Jezusova suknja kot »brez šiva, od vrha cela 
stkana« (Jn 19,23), in poudari, da je vojaki niso raztrgali, temveč so žrebali, kdo jo dobi. To ne 
služi le dobesedni izpolnitvi Ps 22, temveč ima tudi globlji simbolni pomen za Janezovo skupnost. 
Socialno-kulturna analiza kaže, da so vojaki s tem zgolj udejanjali svoje pravice (rimskim rabljem 
je pripadel oblačilni plen obsojenca). A evangelist namiguje, da »mora biti v tem dogodku več kot 
zgolj izvrševanje privilegija« – za skupnost Janezovih bralcev ima podrobnost neraztrgane suknje 
poseben pomen. Bruce J. Malina in Richard Rohrbaugh opozarjata, da grška beseda za »raztrgati« 
(ῥήσσω, v Jn 19,24 pa glagol σχίζω) v Janezovem evangeliju drugod pomeni razkol ali razdvojenost 
med ljudmi (prim. Jn 7,43; 9,16; 10,19). S tem v mislih sklepata, da »dejstvo, da brezšivne tunike 
niso raztrgali, temveč je ostala cela, namiguje na nerazdeljeno skupnost Jezusovih učencev, ki jo 
ohranja moč poveličanega Jezusa« (Malina in Rohrbaugh 1998, 269). Notranje oblačilo, ki ostane 
nepoškodovano, simbolizira enost Jezusovega ožjega kroga – njegovo nerazdeljeno občestvo –, 
za katerega je molil pri zadnji večerji, »da bi bili vsi eno kakor midva« (prim. Jn 17,11; Malina 
in Rohrbaugh 1998, 269). Ta simbolična razlaga enotnosti zgodnje Cerkve je močno odmevala 
pri nekaterih razlagalcih: vojaki nehote pustijo Kristusovo suknjo celo, kar pomeni, da kljub 
zunanjim preizkušnjam Kristusovo telo (Cerkev) ostaja celovito in nedotaknjeno (prim. Jn 19,36: 
nobene kosti mu ne bodo zlomili; tipologija celote Kristusovega telesa). Janez torej drobno zgo-
dovinsko podrobnost povzdigne v znamenje: Kristus z močjo svoje daritve ohrani enost občestva, 
ki ga zbere pod križem.

3.4 VELIKODUHOVNIŠKA VLOGA: JEZUSOVA SUKNJA KOT OBLAČILO VÉLIKEGA 
DUHOVNIKA

Mnogi razlagalci vidijo v brezšivni Jezusovi suknji tudi aluzijo na velikoduhovniško oblačilo. 
Po 2 Mz je namreč efod vélikega duhovnika izdelan »iz ene same tkanine«, brez stranskih šivov 
(2 Mz 28,31-32), 3 Mz 21,10 pa prepoveduje vélikemu duhovniku raztrgati svoja oblačila. Brown 
navaja opis velikoduhovniške tunike pri Jožefu Flaviju (Ant. 3.161): šlo je za dolg hitón, »ki ni 
bil sešit iz dveh kosov«, ampak tkan »brez šiva na vrhu«. Ta izjemna podobnost terminologije 
(gr. χιτών, ἄρραφος, »brezšivni suknjič«) nakazuje, da Janez Kristusa na križu prikaže tudi v vlogi 
Vélikega duhovnika nove zaveze (Brown, 1994, 957). Kot ugotavlja Brown, so nekateri cerkveni 
očetje in razlagalci v tem prepoznali »sakralni značaj« Jezusove suknje: po eni razlagi naj bi se 
vojaki bali pretrgati sveto oblačilo, po drugi pa naj bi Janez s tem namigoval, da Jezus kot oblečeni 
kralj (napis na križu) hkrati deluje tudi kot pravi duhovnik, ki opravlja daritev. To potrjujejo še 
druge novozavezne povezave.3 J. C. Scott dodaja, da Janez z detajlom »od vrha cela stkana« (Jn 
19,23) morda nalašč prikliče v spomin tempeljsko zaveso, ki se je ob Jezusovi smrti pretrgala »od 
vrha do tal« (Mr 15,38) – nasprotno je Jezusova »zgoraj stkana« halja ostala nepretrgana, kar po-
udarja Kristusovo duhovništvo, ki zdaj nadomešča tempeljsko obredje (Scott 2001, 1046). Čeprav 
Janez eksplicitno ne omenja raztrganja zagrinjala, nam s svojo omembo brezšivne suknje podaja 
subtilno teološko sporočilo: Jezus je resnični Véliki duhovnik, katerega oblačilo (in služba) ostaja 
celovito in veljavno tudi, ko tempeljska zavesa simbolično pade (Keener, 2003, 1134).
3	 V Raz 1,13 je poveličani Kristus prikazan v dolgem duhovniškem oblačilu (»Sin človekov, oblečen v haljo do tal«), v Pismu 

Hebrejcem pa je celotno Jezusovo trpljenje predstavljeno kot vélikoduhovniško opravljanje daritve (Heb 8–10).



30  TRETJI DAN	 2025  2

3.5 IZPOLNITEV PISEM: JANEZOVO RAZUMEVANJE PREROŠKIH NAPOVEDI

Janez od vseh evangelistov najbolj poudari, da se dogodki Jezusovega trpljenja zgodijo »zato, 
da se izpolni Pismo« (prim. Jn 19,24). V Jn 19 posebej dvakrat vstavi takšno formulo izpolnitve: 
pri delitvi oblačil (Jn 19,24) in tik pred Jezusovo smrtjo, ko zapiše, da je Jezus rekel »Žejen sem«, 
»da bi se izpolnilo Pismo« (Jn 19,28; Ps 69,22). Brown opaža, da Janez tukaj uporabi dva različ-
na glagola za »izpolniti«: v Jn 19,24 grški πληρόω (izpolniti, dopolniti), v Jn 19,28 pa nenavadno 
τελειόω (dokončati, dovršiti). S tem ustvari nekakšno inkluzijo – pred in po Jezusovi smrti označi, 
da se izpolnjuje Sveto pismo. Glagol »teleioō« ima odtenek »izpeljati do konca, do popolnosti«, 
kar pomeni, da je v Jezusovi dovršeni daritvi Sveto pismo doseglo svoj cilj (Malina in Rohrbaugh 
1998, 270). Janez torej nakazuje, da Stara zaveza doseže svoj polni pomen v Kristusovem trpljenju 
– kar je bilo zapisano, je sedaj v celoti uresničeno (prim. Lk 4,21: »Danes se je to Pismo izpolni-
lo«). Gerhard von Rad poudarja, da je v celotni Novi zavezi čutiti »globoko zavest, da stojijo v 
novem času Boga, v času ,izpolnitve‘ in ,polnosti‘ (Gal 4,4; Lk 4,21; Mt 11,11-14) – vse, kar je v Stari 
zavezi, se zdaj nanaša na Kristusa« (von Rad 2000, 360). Janez izrecno izraža to zavest: »Pisma ni 
mogoče ovreči.« (Jn 10,35) Nasprotno, v Jezusovem trpljenju se Božja beseda »napolni« s svojo 
dokončno resničnostjo (prim. Jn 19,30: »Dopolnjeno je«). J. C. Scott ugotavlja, da Janez s temi 
izpolnitvenimi poudarki bralcu jasno pove, da Jezusova smrt ni bila naključna tragedija, temveč 
del Božjega načrta (Scott 2001, 1033–1034). Celo dejanja poganskih vojakov – žrebanje za Jezuso-
va oblačila – so vključena v Božjo zgodbo: »[V]ojaki se seveda tega ne zavedajo, toda evangelist s 
citatom psalma 22 pokaže, da se tudi njihova dejanja prilegajo Božji besedi.« (Brown, 1994, 956) 
S tem Janez utrjuje vero, da je Jezus res obljubljeni Mesija: vse, kar je Sveto pismo napovedovalo 
(mesijanski Psalmi, prerokbe), se je v njem do potankosti izpolnilo (obljuba in izpolnitev). Pri 
tem pa – kot opozarja sodobna teologija – izpolnitev ne odpravlja prvotnega smisla Stare zaveze, 
ampak ga dopolni in preseže (Mt 5,17; BR 16). Janezovo razumevanje »izpolnitve Svetega pisma« 
se preroško dobesedno uresničuje.

Upoštevamo lahko še en vidik: medtem ko Janez citira Ps 22,19, drugi evangelisti poudarijo 
druge vrstice istega psalma. Matej in Marko na primer poročata, da je Jezus na križu z močnim 
glasom zavpil začetni stavek Ps 22 »Moj Bog, moj Bog, zakaj si me zapustil?« (Mr 15,34; Mt 27,46), 
s čimer nakažeta Jezusovo izpolnitev psalma v izkušnji zapuščenosti. Janez tega vzklika ne 
navaja – v njegovem poročilu Jezus ne izraža zapuščenosti, ampak suvereno izroči duha, rekoč: 
»Dopolnjeno je.« (Jn 19,30) Namesto tega Janez iz psalma izpostavi element, ki ga sinoptiki zgolj 
omenijo, on pa ga interpretira: delitev oblačil. S tem se morda želi izogniti poudarku na občut-
ku zapuščenosti (ki ga je prva Cerkev že teološko predelala kot izpolnitev Svetega pisma, a bi ga 
lahko kdo napačno razumel kot Jezusov obup) in raje pokaže na objektivno izpolnitev Svetega 
pisma. Jezus je po Janezu med umiranjem izrekel »Žejen sem« – in s tem namenoma izpolnil drug 
psalm (69,22) – ter nato umrl z zavestjo dovršitve (prim. Brown 1994, 1046; Keener 2003, 1135; 
Malina in Rohrbaugh 1998, 270).

3.6 TIPOLOŠKO BRANJE: PREDPODOBE IN IZPOLNITEV V KRISTUSU

Zgodnja Cerkev je Staro zavezo brala skozi prizmo tipologije – v dogodkih in likih SZ je videla 
Božje predpodobe (typos), ki se v NZ antitipsko uresničijo in hkrati presežejo v veličini (von Rad 
2000, 361–363). Primer Ps 22 osvetljuje takšno tipološko interpretacijo: David kot trpeči pravič-
nik v tem psalmu je tip Kristusa, dokončnega trpečega Pravičnika. Dogodki in osebe v Stari zavezi 
služijo kot predpodobe tistega, kar se v polnosti razodeva v Novi. Jezusovo križanje je torej ra-
zumljeno antitipsko: izpolnitev vzorca, napovedanega skozi Davidovo izkustvo. Gerhard von Rad 



31TEOLOGIJA

zapiše, da evangelisti v Jezusovi smrt in vstajenju »vidijo izpolnitev starozaveznih predpodob«, 
tipologijo pa imenuje »bistveno hermenevtično orodje prvih kristjanov« (von Rad 2000, 365). 
To tipološko razmišljanje ne ignorira prvotnega pomena Ps 22 – ta ostaja Davidova molitev ob 
trpljenju –, temveč verjame, da je Bog vnaprej oblikoval zgodovino in besedila tako, da kažejo na 
Kristusa (prim. 1 Kor 10,11: »To pa se jim je dogajalo kot zgled, napisano pa je bilo v svarilo nam, 
ki nas je dosegla dopolnitev vekov«). 

Brown omenja, da so nekateri komentatorji v Janezovem opisu prepoznali celo odmev zgodbe 
o Jožefu: Jožef je bil predpodoba (tip) trpečega, ki ga Bog povzdigne, Jezus pa uresniči ta vzorec 
(nekateri vidijo vzporednico v Jožefovem posebnem oblačilu in njegovem nedolžnem trpljenju). 
Kakor Jožef svojim bratom, lahko tudi Kristus na križu reče: »Bog je obrnil zlo v dobro.« (1 Mz 
50,20) Tipološko branje Ps 22 tako v Davidovem vzkliku in zaupanju vidi predpodobo Jezusovega 
križa: »Moj Bog, zakaj si me zapustil« se v sinoptikih uresniči na Jezusovih ustnicah (Mr 15,34), 
medtem ko Janez iz istega psalma raje poudari zmago zaupanja – delitev oblačil kot znamenje, 
da je vse potekalo po Božji obljubi. Von Rad izpostavlja, da so priče Nove zaveze imele pri takem 
povezovanju SZ in NZ izredno svobodo – včasih so gradile na kontinuiteti (predpodoba – tip – 
doživi antitipsko izpolnitev v Kristusu), drugič so videle tudi nasprotja (postava postane »novo« 
v Kristusu) –, toda v jedru jih je gnala zavest, da »je isti Bog deloval v obeh zavezah« in da je čas 
»polnosti« nastopil s Kristusom. Janezov evangelij jasno sodi v to tipološko paradigmo: »Mojzes 
je pisal o meni,« pravi Jezus (Jn 5,46), s čimer potrjuje, da Stara zaveza v celoti pričuje o njem – 
bodisi v obliki neposrednih prerokb bodisi s preroškimi podobami (typoi). Kristusovo trpljenje 
tako ni le izpolnitev nekega posameznega stavka Ps 22, temveč »napolnitev« celotne starozavezne 
podobe Pravičnega trpina z resničnostjo njegove osebe (Brown, 1994, 959). Sodobna teologija uči, 
da pri takšni izpolnitvi stare podobe Stara zaveza ni preklicana, ampak presežena v izpolnitvi: 
»Izpolnitev ne pomeni odprave, ampak dopolnitev v preseganju.« (KKC 130) Prav to se dogaja v 
odnosu Ps 22 – Jezus: starozavezni psalm o trpljenju dobi nov, polnejši pomen v luči križa, a s tem 
psalm sam ni razvrednoten, temveč povzdignjen kot preroška beseda.

4. DRUGA POVEZAVA: JN 19,36 IN 2 MZ 12,46

V povezavi z Jn 19,36, kjer evangelist poudari, da Jezusu niso zlomili nobene kosti, kar je v 
skladu s predpisom iz 2 Mz 12,46 o pashalnem jagnjetu, je smiselno omeniti še Ps 34: »Veliko 

nesreč zadene pravičnega, a iz vseh ga GOSPOD rešuje. Vse njegove kosti varuje, nobena izmed 
njih se ne bo zlomila.« (Ps 34,20–21) S tem Janez še dodatno potrdi, da je Jezus trpeči Pravič-
nik in Božje Jagnje hkrati, v katerem se prepleteta pashalna simbolika in modrostna teologija 
pravičnika.

4.1 ZGODOVINSKO OZADJE 2 MZ 12,46

2 Mz 12 umešča pasho kot hišni obred: jagnje se poje »v eni hiši«, mesa se ne nosi ven, »nobene 
njegove kosti pa ne smete zlomiti« (2 Mz 12,46). Predpis je dvojno usmerjen: (1) integriteta obreda 
– vse poteka v eni skupnosti/hiši; in (2) integriteta žrtve – jagnje ostane nedotaknjeno (Childs 
1974, 200–201). Childs poudari, da ta »celovitost« deluje kot znamenje posvečenosti: žrtev je v 
celoti »Gospodova last« in se zato z njo ne ravna kot z navadnim mesom (Childs 1974, 200).

V antičnem izraelskem kontekstu je prepoved lomljenja kosti pomenila več kot preprosto 
navodilo: je teološki simbol popolnosti (Sarna 1991, 60). Jagnje kot znak izvolitve in zaščite ob 
izhodu (krvno znamenje na podbojih) mora ostati neokrnjeno; s tem se obeleži, da rešitev prihaja 
od Boga in ne od človeške »pripravljenosti« (Sarna 1991, 60). Propp dodatno osvetli, da je pashalno 



32  TRETJI DAN	 2025  2

jagnje pravno in bogoslužno obravnavano kot »Gospodova pashalna lastnina«: lomljenje kosti bi 
razvrednotilo sakralno celovitost daritve, ki je znamenje Božjega posega (Propp 1999, 402). V tem 
smislu tudi prepoved prenosa mesa iz hiše vzpostavlja mejo skupnosti: pasha je obred, ki znotraj 
zavezne hiše ustanavlja identiteto »rešenega občestva« (Childs 1974, 201).

Zgodovinsko gledano se isti motiv celovitosti razširi še na 4 Mz 9,12 (druga pasha), kar potrjuje, 
da nezlomljene kosti niso naključna podrobnost, temveč trajna značilnost pashalne prakse: žrtev 
ne sme biti razkosana kot navadna jed, ampak ostaja liturgično nerazbita celota (Propp 1999, 
402). S tem obred ne le obnavlja spomin na izhod, ampak vsako leto na novo konstituira skup-
nost, zbrano okoli Gospodovega rešilnega dejanja (Childs 1974, 200–201).

Ta zgodovinsko-pravni okvir pojasni, zakaj evangelist Janez vidi v Jn 19,36 (»Nobene njegove 
kosti ne bodo zlomili«) več kot zgolj naključno podrobnost: v Jezusu kot »Božjem Jagnjetu« (Jn 
1,29) se izvorni pashalni simbol celovitosti iz 2 Mz 12,46 uresniči kot znamenje popolne in neokr-
njene daritve (Brown 1994, 1205).

4.2 JEZUS KOT PRAVO VELIKONOČNO JAGNJE (PASHALNA SIMBOLIKA)

Evangelist Janez zavestno umešča Jezusovo smrt v kontekst judovske pashe in s tem nakazuje, 
da je Jezus pravo velikonočno Jagnje. Za razliko od sinoptikov, ki Zadnjo večerjo predstavljajo 
kot pashalno, Janez poroča, da je Jezus umrl na dan priprave pashe, ob uri, ko so v templju klali 
pashalna jagnjeta (Jn 19,14.31). Judje so želeli umrle hitro odstraniti s križev zaradi bližajoče se 
velike praznične sobote, zato so zahtevali lomljenje nog križanim (Jn 19,31) – vendar je Jezus že 
umrl in nobena kost mu ni bila strta (Jn 19,33). Janez izrecno komentira s sklicem na Postavo o 
pashalnem jagnjetu v 2 Mz 12,46: »To se je namreč zgodilo, da se je izpolnilo Pismo: Nobene kosti 
mu ne bodo zlomili.« (Jn 19,36) Po Mojzesovi določbi je moralo namreč velikonočno jagnje ostati 
celovito, brez strtih kosti, ko so ga darovali in jedli ob spominu na odrešitev iz Egipta. Janez v 
tej določbi prepozna preroško predpodobo: Jezus je nedolžno Jagnje, ki ga Bog daruje ob pashi 
za odrešenje ljudi, zato pri njem veljajo enaki znaki popolnosti kot pri starozaveznem jagnjetu 
(prim. 2 Mz 12,5: »brez napake/neoporečno«). Dejstvo, da mu kljub običaju pri križanju niso 
strli nog, kaže, da je Kristusova daritev brez hibe in v skladu z bogoslužnimi predpisi. Kot zapiše 
apostol Pavel: »Kristus, naše velikonočno jagnje, je bil darovan,« (1 Kor 5,7) kar potrjuje, da je 
prva Cerkev Jezusovo smrt razumela tipološko – kot izpolnitev in dopolnitev pashalnega jagnjeta 
(Brown 1994, 1184).

Janez v svojem evangeliju na več mestih poudari pashalno simboliko Jezusove smrti. Že Janez 
Krstnik označi Jezusa kot »Jagnje Božje«, ki odjemlje greh sveta (Jn 1,29), in ta podoba se ob križu 
v polnosti uresniči. Evangelist v poročilu o trpljenju vpleta motive iz 2 Mz: poleg nezlomljenih 
kosti vsebuje tudi namig na hizop (Jn 19,29), s katerim so Izraelci ob prvi pashi mazilili podboje 
z jagnječjo krvjo (2 Mz 12,22). »Čas ,dneva priprave‘ (Jn 19,14), goba s kisom na hizopu (Jn 19,29; 
prim. 2 Mz 12,22) in predvsem nezlomljene kosti (Jn 19,36; 2 Mz 12,46; 4 Mz 9,12) po Malini in Roh-
rbaughu kažejo, da Janez dogodke zavestno umešča v pashalni obredni okvir in s tem predstavi 
Jezusa antitipsko kot resničnost, ki dopolni in preseže tip pashalnega jagnjeta, tj. novo, dokončno 
pasho Nove zaveze.« (Malina in Rohrbaugh 1998 269–273) Jezusova celotna zadnja ura poteka v 
okvirih pashalnega praznovanja: umre ravno tedaj, ko se v templju žrtvujejo jagnjeta, Judje pa 
zahtevajo njegovo odstranitev s križa prav zato, ker je predvečer pashe. Ni naključje, da evangelist 
zapiše tudi podrobnost, da so vojaki Jezusovim ustom podali gobo, napojeno s kisom na hizopu – 
kar znova kliče v spomin Eksodus. Vse to kaže, da Janez v Jezusovi smrti vidi novo Pasho: Kristus 
s svojo krvjo prinaša rešitev Božjemu ljudstvu, podobno kot je kri jagnjeta obvarovala Izraelce 
pred smrtjo ob prvem eksodusu. Jezusovo križanje je torej predstavljeno kot daritev Nove zaveze, 



33TEOLOGIJA

ne zgolj kot usmrtitev – na križu se po Janezu izvrši nov izhod v svobodo od suženjstva greha 
(prim. Jn 8,34-36) in vzpostavitev novega zaveznika med Bogom in ljudmi (prim. Brown 1994, 
1085; Keener 2003, 1135; Malina in Rohrbaugh 1998, 270).

4.3 TIPOLOGIJA: PREDPODOBA IN DOPOLNITEV V KRISTUSU

Stara zaveza po Janezu napoveduje to, kar se v Kristusu dopolni – gre za tipološki odnos med 
predpodobo (tipom) in izpolnitvijo (antitipom). Velikonočno jagnje ob eksodusu je bilo zgo-
dovinski dogodek odrešenja Izraela, a hkrati prerokba v dejanju, ki je kazala naprej k dovršeni 
daritvi Božjega Jagnjeta. »Kar je bilo ob izhodu iz Egipta predpodoba – jagnje, katerega kri je 
obvarovala Izraelove hiše pred smrtjo – se zdaj v Kristusu uresniči v polnosti: njegova kri rešuje 
človeštvo pred dokončno smrtjo in grehom.« (Prim. Heb 9,13–14) Janez Jezusovo smrt jasno bere 
v tej luči tipologije: stara Pasha je bila tip, Kristusova daritev pa izvirnik, resničnost, ki jo je Bog od 
začetka namenil kot cilj (Brown 1994, 1186). Takoj po citatu Postave v Jn 19,36 Janez namreč navaja 
še preroka Zaharija (Jn 19,37), s čimer pokaže, da Kristus izpolnjuje vse dele Svetega pisma, tako 
Postavo kot preroke (ter implicitno tudi Psalm). S sklicem na nezlomljene kosti torej evangelist 
sporoča, da starozavezna pasha najde svoj izpolnjen smisel v Jezusovi žrtvi (Keener 2003, 1150).

Kot ugotavlja Gerhard von Rad, celotno bivanje Izraela v Stari zavezi prežema napetost med 
obljubo in izpolnitvijo, usmerjeno v »tisto, kar šele pride« (von Rad 2000, 480). Kristusovo veli-
konočno daritev Nova zaveza dojema kot dokončno izpolnitev teh obljub: »Bog je skozi staroza-
vezno zgodovino obljub in rešitev postopoma vodil k dokončni izpolnitvi v Kristusu.« (von Rad 
2000, 478) Zato lahko rečemo, da stara pasha v luči Kristusa ni odpravljena, ampak dopolnjena in 
nadgrajena. Jezusova daritev je neprimerno veličastnejša od daritve jagnjeta – kar je bilo omejeno 
na eno noč in en narod, je zdaj univerzalno odrešenje za vse ljudi (prim. 1 Jn 2,2).4 

Omeniti je treba še, da Janezov citat »Nobene kosti mu ne bodo zlomili« lahko namiguje na 
dvojno ozadje. Neposredni vir je gotovo postava o pashalnem jagnjetu (2 Mz 12,46; 4 Mz 9,12), 
možna aluzija pa tudi Ps 34,21, kjer beremo, da »vse njegove kosti varuje, nobena izmed njih 
se ne bo zlomila« (Ps 34,21). V Ps 34 je hvalnica pravičnika, ki ga Bog obvaruje hudega; njegovo 
sporočilo, da Bog ne dopusti zloma kosti Pravičnega trpina, se ujema z Janezovim opisom Jezusa. 
Številni razlagalci menijo, da je evangelist namenoma zapisal citat splošno (dobesedno »Nobene 
kosti mu ne bodo zlomili«, brez določitve subjekta) prav zato, da bi bralcu odmeval dvojni pomen 
– Jezus je Jagnje, katerega kosti ostanejo cele, in Pravični trpin, ki ga Bog varuje sredi trpljenja 
(Brown 1994, 1185). S tem enkratnim citatom Janez torej združuje tipološki in modrostni motiv: 
Kristus je pokorni služabnik, »peljan v zakol kakor jagnje« (prim. Iz 53,7), in hkrati pravični Božji 
Sin, ki mu je kljub smrti izkazana Božja skrb (njegova telesna celovitost ni oskrunjena). Vse to 
poglablja teološki pomen: Jezusova smrt je vrhunec odrešenjske zgodovine Izraela, kjer se pred-
podobe starozaveznih praznikov in daritev izostrijo v resničnost Kristusove velikonočne žrtve 
(von Rad 2000, 478).

4.4 IZPOLNITEV SVETEGA PISMA IN BOŽJI ODREŠENJSKI NAČRT

Evangelist Janez večkrat poudari, da se dogodki Jezusovega trpljenja zgodijo, »da se izpolni 
Pismo« (Jn 19,24.28.36). S tem uvaja teološki komentar: Jezusova smrt ni neuspeh ali naključje, 
ampak del Božjega načrta, vnaprej napovedanega v Svetem pismu (Brown 1994, 954). Prav Janez 

4	 Kot pravi Pismo Hebrejcem, so starozavezne žrtve in obredi le »senca prihodnjih dobrin«, medtem ko je Kristusova enkratna 
daritev uresničitev teh stvarnosti – s svojo poslušnostjo in lastnim telesom je dokončno izpolnil Božjo voljo in odpravil staro 
daritveno ureditev (prim. Heb 10,1-10).



34  TRETJI DAN	 2025  2

med evangelisti najbolj eksplicitno navaja uresničevanje prerokb: citira Ps 22 glede razdelitve 
oblačil (Jn 19,24), Ps 69 glede Jezusove žeje (19,28) in nato Postavo (2 Mz 12,46) ter Preroke (Zah 
12,10) glede nezlomljenih kosti in prebodene strani (19,36-37). S tem pokaže, da so tudi najmanjši 
detajli pasijona vključeni v Božjo obljubo. Sovražniki nevede izpolnjujejo Božjo besedo, ko na 
primer vojaki ne raztrgajo Jezusove suknje (kar izpolni Ps 22,19) ali ko ne zlomijo njegovih kosti 
(s čimer se izpolni 2 Mz 12,46/Ps 34,21). Brown poudarja, da Janez predstavi to neuspešnost ju-
dovske namere (pospešiti Jezusovo smrt z lomljenjem nog) kot zmago Božje previdnosti: Božji 
odrešenjski načrt je triumfalno uresničen kljub (in skozi) dejanja nasprotnikov (Brown 1994, 
1089–1090). S tega vidika »nobena kost ne bo zlomljena« ni zgolj izpolnitev nekega naključnega 
preroštva, ampak ključni znak, da je Jezusova smrt žrtev, ki jo je Bog vnaprej določil kot del svo-
jega zveličavnega načrta.

Poleg tega Janez s kombiniranjem citatov iz Postave, Psalmov in Prerokov namiguje, da je ce-
lotno Sveto pismo v pričakovanju Mesije. Kristusova smrt pod križem zbere skupaj različne niti 
razodetja: pasha, žrtveni kult, preroške napovedi in mesijanske obljube se pri Jezusu združijo in 
izpolnijo (Scott 2001, 1033–1034).5 To pomeni, da Bog na križu izpolni obljubo odrešenja, naka-
zano že v eksodusu. Janez s svojim poročilom o križu to prepričanje potrjuje: z nezlomljenimi 
kostmi Jagnjeta sporoča, da se je Stara zaveza sklenila v Novi – Jezus Kristus je izpolnitev Svetega 
pisma in s svojo smrtjo za greh dokončno uresničuje Božji odrešenjski načrt (von Rad 2000, 478).

5. TRETJA POVEZAVA: JN 19,37 IN ZAH 12,10

Tretja starozavezna povezava v obravnavanem Janezovem odlomku izhaja iz preroške knjige 
Zaharija. Evangelist po opisu prebodenja Jezusove strani doda: »In spet drugo Pismo pravi: 

Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli.« (Jn 19,37) Ta citat se nanaša na Zah 12,10, pomemben esha-
tološki odlomek v Stari zavezi. V njem Bog govori: »Nad Davidovo hišo in prebivalce Jeruzalema 
pa bom razlil duha naklonjenosti in prošenj. Ozirali se bodo name, na tistega, ki so ga prebodli, 
in žalovali bodo za njim, kakor žalujejo za edincem, in bridko bodo jokali, kakor jočejo za prvoro-
jencem.« (Zah 12,10) Kontekst preroštva v Zah 12 je napoved končnega odrešenja Judov: Gospod 
bo ob koncu časov rešil Jeruzalem pred sovražniki, dal prebivalcem duha milosti, da se bodo spre-
obrnili, in povzročil, da bodo z globokim kesanjem zrli v tistega, »ki so ga prebodli«, ter žalovali 
kakor za sinom. V vrsticah, ki sledijo (Zah 13,1), je omenjeno tudi odprtje studenca, ki bo očistil 
greh. Celota spada med mesijansko-eshatološka pričakovanja poznega preroštva.

Janez ta slavni prerokov stavek uporabi na edinstven način. Najprej ga nekoliko prilagodi: v 
hebrejskem izvirniku Bog pravi »gledali bodo name, katerega so prebodli«, v grški Septuaginti 
pa je besedilo nekoliko drugačno in nejasno (LXX Zah 12,10: »gledali bodo na mene, ker so ga 
prebodli in bodo žalovali«). Janez citira »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli«, kar ustreza branju, 
ki ga najdemo tudi v nekaterih zgodnjekrščanskih besedilih (npr. Raz 1,7). Iz Janezovega citata 
je izvzeta prva oseba, kar razjasni identiteto: »vanj«, torej v tistega človeka, ki je bil preboden. 
Prav tako ne omenja neposredno žalovanja – navedel je le prvi del preroštva. Kljub tem manjšim 
prilagoditvam je očitno, da evangelist meri na Jezusa kot izpolnitev Zaharijeve napovedi (Brown 
1994, 1187–1189). 

Odlomek Zah 12,10-13,1 spada v pozno obdobje po vrnitvi iz babilonskega izgnanstva (Zah 
9–14) in nagovarja Davidovo hišo ter prebivalce Jeruzalema. Hebrejsko besedilo prehaja iz prve 
osebe (»gledali bodo name«) v tretjo (»žalovali bodo za njim«), zato so razlage »prebodenega« 
različne: kot padli Davidov voditelj (žalovanje na ravnini Megída, 12,11), kot umorjeni preroški 

5	 »Kolikor je namreč Božjih obljub, so v njem ,da‘.« (2 Kor 1,20)



35TEOLOGIJA

poslanec (greh, ki »rani« Boga) ali – v poznejši judovski tradiciji – kot mesijanska figura (Mesija). 
Skupni poudarek je Božja pobuda: »duh milosti in prošenj« ter »studenec očiščenja« (13,1). Ja-
nezova oblika »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli« (Jn 19,37), jasno meri na konkretno osebo 
– Jezusa – in motiv žalovanja odpre v eshatološko razsežnost (prim. Raz 1,7).

5.1 ZGODOVINSKO OZADJE ZAH 12,10

Razlaga odlomka Zah 12,10 predstavlja eno najzahtevnejših eksegetskih vprašanj v Zaharijevi 
knjigi. Besedilo je slovnično nenavadno: »Ozirali se bodo name, na tistega, ki so ga prebodli, in 
žalovali bodo za njim, kakor žalujejo za edincem, in bridko bodo jokali, kakor jočejo za prvoro-
jencem.« Hebrejski izraz nenadoma preide iz prve osebe (»name«) v tretjo (»žalovali bodo zanj«). 
Petersen meni, da je izvirno verjetno stalo »nanj« (’elav) namesto »name« (’elaj), saj to bolje ustre-
za nadaljevanju v tretji osebi in Janezovemu citatu v Jn 19,37 (Petersen 1995, 124–125). Meyers pou-
darja, da je prav ta napetost med prvo in tretjo osebo ključna za razumevanje – preroštvo nakazuje 
tako Božjo prizadetost kot tudi osredinjenost na določenega posameznika (Meyers, 1993, 331).

Kot že omenjeno, je bila identiteta »prebodenega« predmet različnih razlag. Po nekaterih gre 
za padlega Davidovega vladarja, morda kralja Jošija, katerega smrt pri Megidu je povzročila veliko 
žalovanje (prim. 2 Krn 35,22–25). Na to se sklicuje tudi Zah 12,11 (»žalovanje kakor v Hadad-Rimo-
nu na Megidski ravnini«) (Meyers 1993, 332; Petersen 1995, 126). Drugi komentatorji omenjajo 
možnost, da bi šlo za Zerubabela, ki sicer v zgodovinskih virih nenadoma izgine, a neposrednih 
dokazov o nasilni smrti ni (Elliger 1951, 162).

Druga razlaga povezuje »prebodenega« z Božjim prerokom, ki ga je ljudstvo zavrnilo in umo-
rilo. To se sklada z znanim motivom preganjanja prerokov v Stari zavezi (prim. Jer 26,20-23; Mt 
23,37). Zah 13,3 omenja usmrtitev lažnih prerokov, kar vzpostavlja kontrast: nekoč je ljudstvo 
preganjalo prave poslance, v prihodnosti pa bo odstranilo lažne (Mason 1973, 101–103; Meyers 
1993, 334). Elliger dodaja, da so nekateri judovski razlagalci besedilo razumeli tako, da ljudstvo s 
svojo nezvestobo »prebada Boga samega«, saj izdaja zavezo in s tem prizadene Gospoda (Elliger 
1951, 165).

Tretja možnost je, da gre za namerno nedoločen lik. Po Bodi besedilo uporablja podobo »pre-
bodenega« ne kot zgodovinsko natančno osebo, temveč kot simbol trpljenja, ki vodi k prenovi in 
očiščenju (Boda 2016, 762–763). Skrivnostnost same figure omogoča, da se težišče premakne na 
učinek: ljudstvo se bo obrnilo h Gospodu, se spokorilo in bilo očiščeno (Petersen 1995, 128–129).

Judovsko izročilo je kasneje dalo besedilu mesijansko razsežnost. V Talmudu (bSuk 52a) je 
»prebodeni« opredeljen kot Mesija, sin Jožefov, ki bo umrl v eshatološki vojni. Rashi in Radak pa 
sta menila, da je poudarek predvsem na dejstvu, da bo v Božjem posegu vsaka smrt, četudi enega 
samega Juda, razumljena kot velika izguba (Petersen 1995, 128).

Skupni imenovalec teh razlag je, da preroštvo ne želi le identificirati osebo, ampak poudarja 
Božjo pobudo in duhovno prenovo. Gospod bo izlil duha milosti in prošenj, kar bo vodilo k žalo-
vanju, kesanju in očiščenju (Meyers 1993, 334; Boda 2016, 764). Janez v evangeliju vidi v Jezusu 
tistega, v katerem se to dokončno uresniči: v pogledu na prebodenega se razodeva Božja milost, 
ki kliče k veri in spreobrnjenju (Keener 2003, 1150).

5.2 IZPOLNITEV PREROŠTVA V JANEZOVEM EVANGELIJU

V Jn 19 je opisana scena, kako je vojak s sulico prebodel Jezusovo stran, iz katere sta pritekli 
kri in voda (19,34). Janez, ki poudari, da je »tisti, ki pričuje, to videl na svoje oči« (19,35), v istem 
dihu navaja prerokbo »Gledali bodo vanj, ki so ga prebodli« (19,37). Tu se najprej kaže preprosta, 



36  TRETJI DAN	 2025  2

dobesedna izpolnitev: Kristus je bil fizično preboden in ljudje (vojaki, navzoči pod križem) so do-
besedno gledali vanj, v prebodeno telo na križu. Zaharijeva beseda »prebosti« (hebr. daqar) je tako 
v polnosti uresničena – Rimljan je z ostrim predmetom prebodel Jezusovo meso. Že to zadostuje, 
da Janez »reče«: »Glejte, prerokba je dobesedno izpolnjena.« Vendar je pomen globlji: v Zaha-
rijevem kontekstu to gledanje implicira prepoznavanje in kesanje. Gledati »na tistega, ki so ga 
prebodli«, v hebrejščini pomeni zreti v Boga, ki ga je Izrael s svojim grehom ranil – in to spozna-
nje poraja milost solz (»žalovali bodo zanj kakor za edinorojenim«). Janez izpusti del o žalovanju, 
morda zato, ker v trenutku Jezusove smrti ta vidik še ni prišel do izraza. Okrog križa ne vidimo 
množičnega kesanja; učenci še ne razumejo, mnogi sovražniki ostajajo trdosrčni. (Brown 1994, 
1188–1190). Kljub temu pa se z Jezusovim prebadanjem začenja proces iz Zah 12,10. Evangelist s 
citiranjem prerokbe nakaže, da bo Jezusov »prebodeni status« ključnega pomena za prihodnost: 
ljudje bodo gledali nanj bodisi v veri bodisi dokončno ob eshatološkem razodetju.

Nadaljevanje te misli najdemo v Novi zavezi v Raz 1,7, ki se sklicuje na iste besede: »Glej, priha-
ja z oblaki in videlo ga bo vsako oko, tudi tisti, ki so ga prebodli, in zaradi njega se bodo bíli na prsi 
vsi narodi na zemlji.« Tu je jasen eshatološki kontekst: ob Kristusovem drugem prihodu bodo vsi 
– še posebej tisti, ki ga nekoč niso sprejeli (Judje) – spoznali, koga so prebodli, in se kesali. Janezov 
evangelij s citatom Zah 12,10 torej zre nekoliko naprej od samega dogodka na križu; vanj vgra-
juje preroško obljubo. Njegov namen je dvojen: po eni strani zatrjuje, da je tudi ta starozavezna 
beseda našla svoj konkretni pomen v križanju, po drugi strani pa zbuja upanje na spreobrnjenje. 
Pomen besed »gledali bodo vanj« namiguje na prihodnje vernike. Spomnimo se, da sam Jezus v 
Janezovem evangeliju pravi: »Ko boste povzdignili Sina človekovega, boste spoznali, da jaz sem 
in da ničesar ne delam sam od sebe, ampak govorim to, kar me je naučil Oče,« (Jn 8,28) in »da bi 
vsak, ki veruje, imel v njem večno življenje« (Jn 3,15). Craig S. Keener ta pogled razume kot pogled 
vere, ki vodi v spreobrnjenje: gledati na križanega pomeni priznati njegovo identiteto kot Sina in 
sprejeti njegovo ljubezen, razodeto v daritvi (Keener 2003, 1149–1151). V Janezovem teološkem 
jeziku gledanje na povzdignjenega/prebodenega pomeni verovanje in priznanje Jezusa. V luči 
Zah 12,10 pa pomeni tudi priznanje krivde in kesanje. Janez s citiranjem tega preroštva implicira, 
da bo Jezusova smrt učinkovala milostno – pritegnila bo poglede src k njemu. Tako kot sta se iz 
njegove strani izlila kri in voda (19,34) – kar je cerkveno izročilo videlo kot simbol zakramentov 
odrešenja (krsta in evharistije) –, se bo izlil tudi »duh milosti in prošenj« (Zah 12,10) na ljudstvo, 
da se obrne k Njemu. Skratka, Janez s tem starozaveznim mestom osvetljuje eshatološki in odre-
šenjski pomen križa.

5.3 MODEL OBLJUBA – IZPOLNITEV IN TIPOLOŠKO-ALEGORIČNI MODEL

Hermenevtično je Janezova uporaba Zah 12,10 primer modela obljuba – izpolnitev in tipolo-
ško-alegoričnega modela. Preroška obljuba je sicer dobesedno izpolnjena (Mesija je preboden; 
Božje ljudstvo gleda vanj na Kalvariji), vendar v polnosti še čaka na svojo dovršitev (popolno 
»žalovanje« Izraela in narodov bo šele ob koncu časov). Novozavezni pisci pogosto vzamejo staro-
zavezno preroštvo in ga razsvetlijo z novo lučjo: v Jezusu vidijo njegovo polno resničnost, čeprav 
se to prvotno nanaša na druge – v Ps 22 na Davidovega trpečega pravičnika, v 2 Mz 12 na pashalno 
jagnje in Izraelovo občestvo, v Zah 12,10 pa najverjetneje na padlega voditelja iz Davidove hiše 
ali umorjenega preroškega poslanca (v nekaterih judovskih razlagah celo GOSPODA samega). 
Tukaj bi lahko rekli, da Janez prerokbo nekoliko »preusmeri« (midraško prilagodi): iz »gledali 
bodo name« (Bog govori) naredi »gledali bodo vanj«. S tem jasno identificira prebodenega kot 
Mesija Jezusa, hkrati pa daje vedeti, da je v Jezusu navzoč sam Bog (Jezusovo identifikacijo z Gos-
podom evangelist drugje izraža: npr. Jn 12,41 poveže Izaijevo videnje Božje slave z Jezusom). Gre 



37TEOLOGIJA

torej za kristološko reinterpretacijo starozaveznega pričakovanja: kar Bog v Zah 12 napoveduje 
o sebi (»meni«) in o nekom, ki je preboden, Janez razume, da se uresničuje v Kristusu – Bog sam 
je navzoč v trpečem Mesiji. Tako Janez odpre globok vpogled: na križu se ne dogaja le izpolnitev 
nekega posamičnega preroštva, ampak se razkriva Božje srce – Bog daje svojega edinorojenega 
Sina, in ko ga ljudje »prebodemo«, nas to pripelje (če smo odprti milosti) do kesanja in odrešenja. 
Stara in Nova zaveza se tu stikata v pogledu na križ: križani je tisti, ki ga je treba gledati z vero.

Tako se v Janezovem evangeliju že v opisu križa pojavi zametek eshatologije: prebodeni Kristus 
bo predmet očiščenja in kesanja človeštva. To je v skladu s širšo Janezovo mislijo: »pogledati« ozi-
roma »videti« Sina in verovati vanj je pot k življenju (prim. Jn 6,40: »to je namreč volja mojega 
Očeta, da ima vsak, kdor gleda Sina in veruje vanj, večno življenje«). Zaharijeva prerokba pa zago-
tavlja, da bo ta pogled nekoč deležen tudi Davidove hiše (Judje) – kar ima implikacije za teologijo 
Izraela in Cerkve (Janez s tem morda namiguje, da bo nekega dne tudi Judovsko ljudstvo spoznalo 
Mesijo, ki so ga prebodli. To misel bo kasneje razvil Pavel v pismu Rimljanom (prim. Rim 11,26): 
da se bo »ves Izrael rešil«).

S stališča hermenevtičnih modelov SZ – NZ vidimo v uporabi Zah 12,10 primer, kako novoza-
vezni pisec reinterpretira starozavezno preroštvo v novi luči Kristusovega razodetja. Gerhard von 
Rad ugotavlja, da so novozavezni pisci pri razlagi in rabi starozaveznih besedil ravnali z veliko 
svobodo. Njihov pristop ni bil omejen na dobesedno razumevanje izvirnega pomena, temveč je 
bil močno usmerjen k razodetju, ki se je uresničilo v Kristusu. Tako so lahko poudarjali bodisi 
kontinuiteto med zavezama bodisi radikalno novost evangelija, pogosto pa so posamezne sta-
rozavezne odlomke vključili v nov teološki okvir, ki je na prvi pogled preglasil njihov prvotni 
kontekst (von Rad 2000, 361–364). Vendar tega niso počeli iz nespoštovanja do SZ, ampak iz 
trdnega prepričanja, da SZ v celoti pričuje o Kristusu in da so se z njim »skrita« ali nejasna spo-
ročila dokončno razodela. V Janezovem primeru reinterpretacija Zah 12,10 ni »nasilna«, morda 
prej kreativna: razume jo kristološko tam, kjer je bila prej teološko odprta (»me« → »vanj«), in s 
tem poudari, da se je Božja obljuba o milosti prelila v Kristusa. Model obljuba – izpolnitev je tu pri-
rejen tako, da se izpolnitev še nadaljuje (v eshatonu). To kaže, da med Staro in Novo zavezo ne gre 
za preprosto linearno izpolnitev (kot »ključavnica in ključ«), ampak za dopolnitev in preseganje: 
preroštvo se v Kristusu uresniči, a hkrati se pomen preroštva poglobi in razpotegne v mesijansko 
dobo Cerkve.

6. MODELI ODNOSA MED SZ IN NZ

V zgornjih točkah smo obravnavali tri specifične primere, kako Nova zaveza (v našem primeru 
Janezov evangelij) uporablja in razlaga Staro zavezo. Čeprav smo nekoliko že nakazali her-

menevtične značilnosti teh povezav, bomo zdaj naše ugotovitve umestili v širši teoretični okvir. 
Ključno vprašanje pri tem je odnos med Staro in Novo zavezo, saj ta določa razumevanje konti-
nuitete Božjega razodetja, identitete Cerkve v povezavi z Izraelom in načina uresničenja Božjih 
obljub. Pri tem se bomo oprli na pet hermenevtičnih modelov, ob zavedanju, da ti modeli niso 
vedno strogo ločeni, temveč se v praksi pogosto prepletajo. Posebej lahko opozorimo, da se v več 
primerih – tudi v Janezovi uporabi Zah 12,10 – pojavi reinterpretacija starozaveznega besedila, ki 
ni poseben model zase, temveč značilna metoda več pristopov. Takšna reinterpretacija je lahko 
prisotna v tipološkem modelu (kjer se predpodoba iz SZ razodene v Kristusu), v modelu obljube 
in izpolnitve (kjer Kristus prinaša globljo uresničitev prejšnjih obljub), pa tudi v odrešenjskem in 
dialoškem modelu, ki dopuščata razvoj pomena med zavezama.



38  TRETJI DAN	 2025  2

6.1 TIPOLOŠKO-ALEGORIČNI MODEL

Tipologija pomeni, da osebe, dogodki ali ustanove v Stari zavezi služijo kot »tipi« (predpodo-
be) za ustrezne resničnosti v Novi zavezi (t. i. antitipi). Pri tem se predpostavlja, da med tipom 
in antitipsko izpolnitvijo obstaja Božja načrtovana podobnost, vendar z razliko v stopnjevanju: 
novozavezna resničnost je vedno veličastnejša od stare (znameniti rek »V Stari zavezi je Nova skrita, 
v Novi pa je Stara razkrita«).6 Vzorec je vedno: starozavezni tip je resničen dogodek ali oseba, ki 
pa kaže na še večjo resničnost v Kristusu.7

V našem pregledu Janezovih povezav vidimo tipološki model najbolj jasno pri pashi: pashalno 
jagnje (tip) = Kristus Jagnje (antitip). Podobno lahko razumemo Ps 22: David/trpeči pravičnik (tip) 
→ Kristus kot dokončni trpeči pravičnik (antitip). Tipološki model poudarja kontinuiteto: isti 
Bog deluje v obeh zavezah in dogodki prve zaveze so vnaprejšnje oznanilo nove. Prav ta zavest 
prežema NZ pisce. Gerhard von Rad izpostavlja, da je v celotni Novi zavezi čutiti »globoko zavest, 
da stojijo v novem času Boga, v času ,izpolnitve‘ in ,polnosti‘ (Gal 4,4; Lk 4,21; Mt 11,11-14) – vse, 
kar je v Stari zavezi, se zdaj nanaša na Kristusa« (von Rad 2000, 364). Tipologija pojasnjuje, kako 
se to nanašanje zgodi: stari dogodki nosijo v sebi preroško podobnost, ki se v Jezusu udejanji. Pri 
tipologiji pa je ključna tudi nadgradnja – antitip je več kot tip. To smo videli: Kristusovo daro-
vanje je neprimerno višje od jagnjetovega; Jezusovo trpljenje ima univerzalni pomen, Davidovo 
omejenega itd. Tipološko-alegorični model je v zgodovini interpretacije prevladoval v srednjem 
veku in ostaja legitimen način razumevanja SZ v luči NZ.

6.2 MODEL OBLJUBA – IZPOLNITEV

Ta model razlaga odnos zavez kot razmerje napovedi in uresničitve. Bog je v Stari zavezi dal 
določene obljube, npr. obljubo Abrahamu o blagoslovu narodov, obljubo Davidu o trajnem kra-
ljestvu, mesijanske prerokbe pri prerokih (Izaija, Jeremija idr.), in vse te obljube je v Novi zavezi 
zvesto izpolnil. Nova zaveza zato večkrat poudarja: »To se je zgodilo, da se je izpolnilo, kar je rekel 
Gospod po preroku …« Jezus sam pravi, da je prišel izpolnit Postavo in Preroke (Mt 5,17). Model 
obljuba – izpolnitev torej poudarja močno kontinuiteto: zgodbe razodetja, kjer Bog postopno vodi 
zgodovino odrešenja do njenega vrhunca v Kristusu. To je sicer že prehod v drug model (model 
zgodovine odrešenja). Ta model je v rabi že v sami NZ (npr. v govoru Petra množici v Apd 2–3, kjer 
razglasi, da so se postave in preroki izpolnili v Jezusu). V zgodovini cerkve se je ta misel okrepila 
z idejo praeparatio evangelica – SZ kot »priprava na evangelij« (pri cerkvenih očetih, kasneje v 
sholastiki).

V našem primeru Janezovega besedila imamo čisto uporabo tega modela pri citatu Ps 22 in Zah 
12,10: to sta preroški napovedi, ki se dobesedno uresničita. Janez celo uporabi izraz »izpolniti« 
(gr. plērōthēnai), kar kaže na ta način razumevanja. Model obljuba – izpolnitev je teološko zelo 
plodovit, saj zagotavlja enovitost Svetega pisma – NZ potrjuje resničnost SZ s tem, ko vse uresniči, 
SZ pa dobi največjo težo, ker kaže na Kristusa. Vendar so teologi opozorili tudi na nevarnosti: če 
bi vso vrednost SZ videli samo v njeni izpolnitvi, bi lahko prezrli njen lastni pomen. Npr. Svetega 

6	 Tipološko branje so že uporabljali novozavezni avtorji – npr. Pavel pravi, da je Adam »podoba [týpos] Njega, ki je imel priti«, tj. 
Kristusa (Rim 5,14); v 1 Kor 10,1-11 pa dogodke eksodusa (mana, skala, prečkanje morja) razloži kot »zgled« (típoi) za Cerkev

7	 Origen in drugi cerkveni očetje so razvili bolj alegoričen pristop (ki je soroden tipologiji, a manj vezan na zgodovino), vendar 
osnova ostaja enaka, namreč »kar je v SZ, je senca; kar je v NZ, je polnost resnice«. Patristična teologija je tako v mnogih staroza-
veznih likih videla Kristusove predpodobe – npr. Jona v trebuhu ribe kot predpodobo tridnevnega Kristusa v grobu, Melkizedeka 
kot predpodobo Kristusovega duhovništva, žrtvovanje Izaka kot tip darovanja Sina itd. Katoliška cerkev ima tipologijo še danes za 
ključni način branja Svetega pisma: Katekizem (KKC 128–130) poudarja, da tipologija razodeva napredovanje razodetja v enotnem 
Božjem načrtu.



39TEOLOGIJA

pisma Judje ne berejo v kristološki luči, pa je zanje vseeno Božja beseda. Sodobna teologija zato 
pravi: Stara zaveza ima trajno samostojno vrednost – obljube so izpolnjene, a to ne pomeni, da 
je SZ postala odveč. Še vedno nosi razodetje Božje volje, zgodovino odnosa Boga z ljudstvom, 
etične in duhovne resnice, ki jih NZ ne preklicuje. Janezov evangelij se tega zaveda: čeprav z vso 
močjo poudarja izpolnitev, nikjer ne implicira, da SZ ne velja več (CD 110, 2001, št. 5–6). Ravno 
nasprotno, Janez prikazuje Jezusa, ki pravi »Pisma ni mogoče ovreči« (Jn 10,35) in »Mojzes je pisal 
o meni« (Jn 5,46), s čimer potrjuje trajno vrednost SZ kot pričevanja o Kristusu. Model obljuba – 
izpolnitev torej v Janezovi rabi pomeni: mesijanske obljube (prerokbe o trpečem pravičniku, o 
Božjem jagnjetu, o prebodenem) so v Jezusu dosegle svojo dokončno uresničitev.8 Kristus prinaša 
polnost, a s tem potrjuje veljavnost tega, kar je prej obstajalo, čeprav ga zdaj presega. To vidimo 
v Janezovem tekstu: obredi (pasha) so izpolnjeni in preseženi v Jezusu, a ravno s tem dobijo 
polni smisel (evangelij ne ukine spomina na izhod, ampak mu da nov duhovni pomen; ne ukine 
psalma, ampak ga napolni z novo realnostjo).

6.3 REINTERPRETACIJA IN DOPOLNITEV – ŠIRŠI HERMENEVTIČNI OKVIR

Na podlagi modelov odnosa med SZ in NZ lahko v širšem okviru govorimo tudi o reinterpre-
taciji in dopolnitvi. Bistvena je prepoznava, da je odnos NZ do SZ več kot le linearna izpolnitev 
preroških napovedi – gre tudi za preobrazbo in poglobitev pomena starozaveznih spisov. Novoza-
vezni avtorji pogosto berejo SZ v luči Kristusove skrivnosti in mu dajejo nov, včasih nepričakovan 
pomen. To lahko imenujemo reinterpretacija ali aktualizacija. Takšnih primerov je veliko.9 Von 
Rad opaža, da imajo novozavezni avtorji izjemno svobodo pri uporabi SZ: »[Z]aznavamo lahko 
cel spekter razlagalnih pristopov – od poudarjanja kontinuitete in dobesednega izpolnjevanja do 
svobodne simbolne in duhovne rabe posameznih besedil, ki pogosto delujejo ad hoc in se odda-
ljujejo od izvornega pomena.« (von Rad 2000, 362) To seveda ne pomeni, da so SZ izkrivljali, pač 
pa so verjeli, da jih vodi Sveti Duh, ki razodeva globlji smisel Svetega pisma, skrit predhodnim 
generacijam (t. i. sensus plenior). Reinterpretacija se je nadalje razvila v cerkveni tradiciji z alego-
rično razlago: mnoge starozavezne podrobnosti so brali kot simbolična znamenja resničnosti v 
Cerkvi (npr. prehod Rdečega morja kot krst, mano kot evharistijo ipd.).

V Janezovih starozaveznih navezavah vidimo element reinterpretacije pri citatu Zah 12,10: 
Janez prilagodi besedilo (»name« → »vanj«) in ga uporabi zunaj njegovega prvotnega konteksta 
(brez omembe žalovanja), da ga neposredno poveže z Jezusom na križu. To kaže avtorjevo svobodo, 
da prerokbo uporabi, kakor ustreza njegovemu razodetju Kristusa. V širšem smislu pa je celotna 
Janezova teologija prežeta z reinterpretacijo starozaveznih podob: Jezus je novi tempelj (Jn 2,21), 
resnična mana (Jn 6,32-35), resnična luč (Jn 8,12 izpolni Ps 27,1 itd.), resnični pastir (Jn 10 izpolni 
Ezk 34) … Janez to počne subtilno, z aluzijami, a zagotovo s prepričanjem, da vse starozavezno iz-
ročilo dobi nov pomen v luči Kristusa. Reinterpretacija je torej »model«, ki poudarja novost Nove 
zaveze: z Jezusovim prihodom se po von Radu »začne nekaj kvalitativno novega«, kar je terjalo 
tudi nove interpretacije stare vere. Zato se v Novi zavezi pojavljajo številne antiteze do Stare, kot 
jih denimo najdemo v Govoru na gori, kjer Jezus pravi »Slišali ste, da je bilo rečeno … jaz pa vam 
pravim«, s čimer nakaže, da postava dobi nov smisel v luči njegovega razodetja (von Rad 2000, 
368–370). V našem kontekstu reinterpretacija ne ustvarja protislovja, ampak poglablja pomen. 
Janez reinterpretira pashalno pravilo o kosteh kot preroško napoved Mesije – česar starozavezni 
8	 Kot smo že navedli, je pomembno dopolnilo temu modelu, ki ga daje sodobna teologija in drugi vatikanski koncil: izpolnitev je 

hkrati dopolnitev, ne pa preklic. »Izpolnitev ne pomeni odprave, ampak dopolnitev v preseganju.« (CD 110, 2001, št. 21)
9	 Gre npr. za to, da evangelist Matej vzame besede »Iz Egipta sem poklical svojega sina« (Oz 11,1), ki so se prvotno nanašale na 

Izraelov izhod, in jih uporabi za Jezusa kot otroka (Mt 2,15). Ali da Pavel v Gal 4 alegorično razloži zgodbo Sare in Hagare kot 
podobo dveh zavez.



40  TRETJI DAN	 2025  2

avtor seveda ni mislil, toda bilo je vključeno v Božji načrt. S tem staro besedilo nekako preroško 
preseže svoj izvorni okvir in spregovori o Kristusu. To je v liniji t. i. »polnosti pomena«: Bog kot 
končni avtor Svetega pisma je v starozavezne tekste položil več, kot so morda razumeli njihovi 
avtorji, in Cerkev pod vodstvom Duha to razkriva.10 

Če govorimo o »modelu dopolnitve« (tj. modelu zgodovine odrešenja), to pomeni, da sta Stara 
in Nova zaveza del ene zgodovine odrešenja, ki pa ima stopnje razvoja. V Stari zavezi se je začelo, 
v Novi pa doseglo svoj vrh. Govorimo lahko o zgodovinsko-odrešenjskem modelu, ki ne poudar-
ja toliko posamičnih prerokb in tipov, ampak celoten tok zgodovine: od stvarjenja, Abrahama, 
Mojzesa, kraljestva in izgnanstva do Kristusa in Cerkve. V tem pogledu je odnos takšen, da Nova 
zaveza dopolnjuje in dovršuje Staro, ki je kot druga plošča diptiha, brez katere prva ne bi imela 
smisla. Kristus prinaša Novo zavezo, ki pa izhaja iz obljube »nove zaveze« že v Jer 31,31-34. Apos-
tol pravi »Staro je prešlo, novo je tu« (2 Kor 5,17), a hkrati se novo organsko nadaljuje iz starega. Ta 
model upošteva tako kontinuiteto kot diskontinuiteto: priznava, da je v Kristusu nekaj radikalno 
novega (npr. postava, obhajana v Svetem Duhu, univerzalnost zaveze, neposrednost odnosa z 
Bogom), a obenem vidi staro kot nujno pripravo in predstopnjo.

V Janezovem evangeliju je močno prisoten element »novo namesto starega«, npr. simbolika 
vode v vino na svatbi v Kani (Jn 2). Prav tako Janez govori, da je »postava bila dana po Mojze-
su, milost in resnica pa je prišla po Jezusu Kristusu« (Jn 1,17), kar kaže na nadgradnjo: milost 
in resnica sta polnost, ki je dopolnila Mojzesovo postavo. Janez pogosto uporabi izraz »Judje« v 
»konfrontantivnem« (nasprotujočem) smislu, ko misli na tiste, ki nasprotujejo Jezusu (npr. Jn 
8, jezus govori Judom (farizejem); Jn 19, Judje zahtevajo usmrtitev). To odseva realnost ločevanja 
med sinagogo in Cerkvijo ob koncu 1. stol. Janez pogosto uporabi izraz »judovski« za označevanje 
praks in praznikov v pomenu »staro« v nasprotju s krščanskim (npr. »judovski praznik šotorov« 
namiguje, da je zdaj za Cerkev drugače). Vendar Janez ni markionit, ki bi Staro zavrgel – njego-
vo razodetje je preveč zakoreninjeno v SZ. (Scott 2001, 1046–1047) Bolj gre razumeti, da Nova 
zaveza prinaša kvalitativni preskok – Sveti Duh, novo rojstvo, univerzalnost. Model dopolnitve 
oz. zgodovine odrešenja poudarja, da vse, kar je bilo v Stari, nosi smisel šele v luči Nove: Postava 
je bila vzgojiteljica za Kristusa (Gal 3,24), daritev v templju so bile sence, resničnost je v Kristusu 
(Heb 10,1). V Janezovem odlomku o križu to vidimo: pashalna daritev je bila senca, resničnost je 
Kristusova daritev. S tem se stara pasha ne odpravi, temveč dopolni – pride do svojega konca (gr. 
télos, prim. Rim 10,4: »Kristus je konec postave« v smislu cilj izpolnitve).

6.4 POVZETEK

Če povzamemo modele v luči preučevanih besedil: Janezov evangelij spretno prepleta tipolo-
gijo in preroško izpolnitev, oboje pa umešča v kontekst dopolnitve razodetja. Pri interpretaciji SZ 
Janez uporablja vso hermenevtično svobodo, ki so jo imeli apostolski pisatelji. Psalme in preroke 
bere v luči Kristusa, tudi z reinterpretacijo določenih pomenov, prepričan, da ga pri tem vodi 
Sveti Duh. Hkrati pa ne pretrga vezi z izvirnim pomenom: vsaka Janezova referenca stoji trdno 
v spoštovanju do Svetega pisma. Lahko trdimo, da Janezov model uporabe SZ v splošnem smislu 
odraža t. i. dialoški model (omenjen v sodobni teologiji): Stara in Nova zaveza sta v dialogu – SZ 
priča o Jezusu, NZ pa osvetljuje SZ, ne da bi jo razveljavila. Janez piše evangelij, »da bi verovali, da 
je Jezus-Kristus, Božji Sin« (Jn 20,31), in pri tem kot argumente navaja »pričevanja Pisma« (prim. 
Jn 5,39: »Preiskujete Pisma, in ravno ta pričujejo o meni«). S tem priznava SZ kot avtoriteto in 
ga postavlja v ustvarjalen dialog z dogodki Jezusovega življenja. Vsekakor se iz Janezove prakse 

10	 Prim. 1 Pt 1,10-12, kjer piše, da so preroki slutili, da njihove napovedi presegajo njihov lasten čas in strežejo prihodnjim vernikom.



41TEOLOGIJA

lahko učimo, kako celostno gledati na Božji načrt: Stara zaveza je kakor seme, Nova je klas; Stara 
je obljuba, Nova je izpolnitev; Stara je pot, Nova je cilj – a obe sta neločljivo združeni v eni zgodbi 
odrešenja.

7. ZAKLJUČEK

Po pregledu poročila o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37) in njegovih starozaveznih povezav 
lahko sklenemo, da evangelist Janez zavestno podaja teološko interpretacijo križa na podlagi 

Stare zaveze. Tri izpostavljene povezave – Ps 22, 2 Mz 12 in Zah 12 – delujejo kot ključni interpreta-
tivni okviri, ki bralcu pomagajo razumeti pomen Jezusovega trpljenja in smrti. 

S citatom Ps 22,19 Janez predstavi Jezusa kot pravičnega trpina, ki izpolnjuje starozavezni 
vzorec nedolžnega, zasramovanega, a od Boga na koncu zveličanega pravičnika. S tem poudarja, 
da je Jezusovo trpljenje del Božjega odrešenjskega načrta, napovedanega v Svetem pismu.

V navezavi na 2 Mz 12,46 Janez poistoveti Jezusa z velikonočnim Jagnjetom, katerega smrt 
prinaša odrešenje in ustanavlja novo Pasho. S tem pokaže globlji smisel križa: ni samo usmrtitev, 
ampak žrtveni obred Nove zaveze. Starozavezna Pasha dobi v Jezusovem darovanju svojo dopol-
nitev – Kristusova kost ostane nezlomljena, ker je On popolna žrtev, »Jagnje Božje«, ki odjemlje 
greh sveta.

S citiranjem Zah 12,10 evangelist nakazuje, da je Jezusov križ tudi preroški in eshatološki do-
godek. Kristus je tisti, ki ga je ljudstvo »prebodlo« in v katerega bo nekoč gledalo s kesanjem. S 
tem Janez namiguje na prihodnje priznanje Kristusa s strani Izraela in celotnega sveta (prim. Raz 
1,7) ter na milost, ki izvira iz križa. Križani in prebodeni Jezus ostaja v središču zgodovine: nanj se 
bodo v veri ozirale prihodnje generacije.

Starozavezne povezave v Jn 19,16-37 niso nekakšne obrobne reference, temveč nosilne teolo-
ške opore pripovedi. Evangelist s tem potrjuje, da križanja in smrti Jezusa ne gre razumeti zgolj 
kot zgodovinski dogodek, ampak kot izpolnitev Božje zaveze. Janez na ta način bralcu sporoča, da 
sta Stara in Nova zaveza v globokem sožitju: Stara napoveduje, Nova uresničuje in s tem razodeva 
pomen Stare. Z Jezusovo smrtjo se »Beseda« (Logos), ki je navzoča že v Stari zavezi kot obljuba in 
tip, učloveči v skrajni obliki ljubezni – in o tem priča tudi Sveto pismo.

V praksi interpretacije to pomeni, da Janez bistveno prispeva h krščanskemu razumevanju 
razmerja med Staro in Novo Zavezo. Njegov evangelij nam kaže primer, kako prva Cerkev Staro 
zavezo bere kristološko: starozavezni spisi so polni predpodob in preroških oznak Kristusove 
skrivnosti, ki pa so bile razvidne šele v luči dogodkov Jezusa Kristusa. Janezov doprinos je v tem, 
da je to branje zavestno vtkal v svetopisemski tekst. Vsakič, ko beremo Jn 19, nas Janez s svojimi 
opombami »to je izpolnitev« vodi, da tudi mi postanemo bralci Stare zaveze z očmi vere v Kris-
tusa. Tako deluje kot teolog: s svojim pisanjem že uči Cerkev, kako razumeti križ in Sveto pismo.

Pomembno je tudi, da Janez ohranja spoštovanje do SZ. Nikjer ne namiguje, da bi SZ postala 
nepomembna – ravno nasprotno, s tem ko jo tolikokrat citira, ji priznava avtoriteto in veljavnost. 
Za razliko od radikalnih tendenc v zgodovini Cerkev (ki so Staro zavezo zavračale), Janez pred-
stavlja normativni krščanski pristop: Stara zaveza je Božja beseda, ki v skladu s Božjo zvestobo 
doseže svoj vrhunec v Jezusu. A ta vrhunec ne izniči prejšnje zgodovine, temveč jo potrdi – le da 
ji podeli novo globino in obseg. Janezovo razumevanje razmerja SZ – NZ je torej inkluzivno, kar 
pomeni, da ju je treba brati skupaj. Lahko rečemo, da Jn 19,16-37 ponuja lep primer sinteze Stare 
in Nove zaveze.

Za sam konec moram priznati, da do sedaj Janeza nisem razumel kot evangelista, ki bi se 
posebej osredotočal na Staro zavezo. To vlogo sem, verjamem, da podobno kot večina, pripiso-
val predvsem Mateju. Pri mojem raziskovalnem delu na Jn 19 pa se je izkazalo drugače. Janez 



42  TRETJI DAN	 2025  2

sicer citira – če lahko uporabim ta izraz, zelo selektivno in teološko precizno – manj, a tako, da 
iz SZ izlušči semantično jedro (Pravični trpin, pashalna celovitost, pogled na prebodenega) in ga 
vključi v premišljeno »kompozicijo« križa. Ostajam pa kritičen do skušnjave, da tipologija pre-
hitro postane »hermenevtično kladivo«. Tudi pri Janezu deluje prepričljivo šele tam, kjer najprej 
spoštujemo izvirni žanr, jezik in ritualni okvir besedila. V tem pogledu se zdi Janez manj »skop« 
in bolj zgoščen oz. celovit. Namesto množice citatov jih ponudi malo, vendar ti vzpostavijo rdečo 
nit med obema zavezama.

REFERENCE
Boda, M. J. 2016. The Book of Zechariah: New International Commentary on the Old Testament. Grand Rapids: Eerdmans.
Brown, R. E. 1970. The Gospel According to John XIII–XXI. Anchor Bible 29A. New York: Doubleday.
Brown, R. E. 1994. The Death of the Messiah: From Gethsemane to the Grave, Vol. 2. New York: Doubleday.
Childs, B. S. 1974. The Book of Exodus: A Critical, Theological Commentary. Old Testament Library. Philadelphia: Westminster.
Craigie, P. C. 2004. Psalms 1–50. Word Biblical Commentary 19. Nashville: Thomas Nelson.
Elliger, K. 1951. Das Buch der zwölf kleinen Propheten II: Sacharja. Das Alte Testament Deutsch. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Epstein, I., ur. 1948–1952. The Babylonian Talmud: Translated into English with Notes, Glossary and Indices. London: Soncino Press.
Goldingay, J. 2006. Psalms, Vol. 1: Psalms 1–41. Baker Commentary on the Old Testament Wisdom and Psalms. Grand Rapids: Baker 

Academic.
Katekizem Katoliške Cerkve. 1993. Ljubljana: Družina.
Keener, C. S. 2003. The Gospel of John: A Commentary, Vol. II. Peabody: Hendrickson.
Koncilski odloki. 1980. Konstitucije, odloki, izjave in poslanice drugega vatikanskega vesoljnega cerkvenega zbora (1962–1965). 

 Ljubljana: Nadškofijski ordinariat.
Malina, B. J., in R. L. Rohrbaugh. 1998. Social-Science Commentary on the Gospel of John. Minneapolis: Fortress Press.
Mason, R. 1973. The Use of Earlier Biblical Material in Zechariah IX–XIV. London: SPCK.
Meyers, C. L., in E. M. Meyers. 1993. Zechariah 9–14. Anchor Bible 25C. New York: Doubleday.
Palmisano, M. C. 2024–2025. Stara zaveza v Novi zavezi: modeli odnosa med Staro in Novo zavezo (predavanja). Ljubljana: Teološka fa-

kulteta, Univerza v Ljubljani.
Papeška biblična komisija. 2005. Judovsko ljudstvo in njegovi sveti spisi v krščanskem Svetem pismu. Ljubljana: Družina.
Petersen, D. L. 1995. Zechariah 9–14, Malachi. Old Testament Library. Louisville: Westminster John Knox.
Propp, W. H. C. 1999. Exodus 1–18. Anchor Bible 2. New York: Doubleday.
Sarna, N. M. 1991. Exodus. JPS Torah Commentary. Philadelphia: Jewish Publication Society.
Sarna, N. M. 1993. On the Book of Psalms: Exploring the Prayers of Ancient Israel. New York: Schocken.
Scott, J. C. 2001. »The Gospel according to John.« V: The Oxford Bible Commentary, 1033–1075. Ur. J. Barton in J. Muddiman. Oxford: 

Oxford University Press.
von Rad, G. 2000. Teología del Antiguo Testamento. Vol. II. Salamanca: Ediciones Sígueme.
Weiser, A. 1962. The Psalms: A Commentary. Old Testament Library. Philadelphia: Westminster.



43

Foto: Denis Končar



44  TRETJI DAN	 2025  2

KRIŠTOF KERŽE

Spoznavoslovni izvori politične 
misli Jacquesa Maritaina

Povzetek: V pričujočem prispevku si zastavljamo vprašanje, kako na osnovi prvotnih vej filo-
zofije utemeljiti razmerje med Cerkvijo (Božjo državo) in državo (vladarjem, njenim vrhovnim 
predstavnikom). Pri tem se osredotočimo zlasti na delo francoskega filozofa Jacquesa Maritaina 
(1882–1973), ki v svojem delu Človek in država v sodobni, svobodomiselni luči predstavi temeljna 
načela svetne in duhovne oblasti, hkrati pa želi pokazati, da tak pogled izhaja iz katoliške filozo-
fije, iz tomizma. 

Da bi ugotovili, ali mu je to uspelo, si bomo v članku najprej ogledali njegovo spoznavo-
slovje; ta veja filozofije namreč zaobsega nekatere pomembne razlike med Maritainovim 
razumevanjem tomizma in tistim razumevanjem, ki je bilo do tedaj utečeno v katoliški 
Cerkvi. Nato si bomo ogledali Maritainovo politično misel, na koncu pa bomo poskušali 
ugotoviti, ali je slednjo mogoče izpeljati iz Maritainovega spoznavoslovja. Že na začetku 
moramo priznati, da avtor te izpeljave neposredno ne izpelje, vendar se zdi, da o njej lahko 
utemeljeno sklepamo.

Ključne besede: eksistencializem, uvid bistva, uvid obstoja, država, Cerkev, Jacques Maritain.

Abstract: In this article, we deal with the question of how to ground the relation between the 
Church (the State of God) and the ruler (the representative of the secular state) on the basic 
branches of philosophy. With this intention, we focus on the work of the French philosopher 
Jacques Maritain (1882–1973), who in his book Man and the State presents the basic principles of 
secular and sacral authority in contemporary, freethinking light; on the other hand, he explains 
how such views might be comparable with Thomist Catholic Philosophy.

To establish whether his arguments stand up to scrutiny, we shall examine his epistemology, as 
this branch of philosophy includes some important aspects that highlight the differences betwe-
en Maritain’s understanding of Thomism and the understanding that was common in the Catho-
lic Church up to his time. Next, we shall consider Maritain’s political thought and, lastly, examine 
whether it might be based on his epistemology. Although Maritain did not make any connections 
between his epistemology and his political thought, such a connection can be surmised through 
valid logical deduction.

Keywords: existentialism, intuition of being, intuition of essence, state, Church, Jacques 
Maritain.



45FILOZOFIJA

UVOD

Zadnja tri stoletja so na prizorišče Evrope prinesla dramatične spremembe, ki bi si jih zaradi 
njihovega značaja in obsega težko zamislili v prvih dneh Cerkve. Kakor v času pred prihodom 

Odrešenika na ta svet so se odstavljali kralji in na njih razdejane prestole umeščali tirani, slednji 
so zopet utonili v vrenju divjih in brezvestnih množic, ki jim je namesto aristokratske vrline zav-
ladala oligarhična pametnost. V tej predkrščanski zmedi se današnji Slovenec sprašuje, kakšen je 
bil in zmeraj bo pravi družbeni red. Kakšna naj bo vsaka družba, tudi naša, da bo taka, kot jo želi 
Bog? Ko išče odgovor na to vprašanje, pač ne more mimo tistih velikih mož, globokih mislecev, 
ki so, čeprav pogosto navzven odrinjeni in pozabljeni, dejansko vodili misel svojega naroda v tej 
usodni dobi. Med njimi izstopa zlasti francoski filozof Jacques Maritain, ki je kot eden najvpliv-
nejših tomistov deloval ravno v dobi, ko se je pisala zgodovina današnjega dne.

Politična misel francoskega avtorja temelji na vpeljavi nekaterih pomembnih tomističnih 
načel v sodobno pojmovanje pravega družbenega reda, ki je temeljilo zlasti na demokraciji in 
poudarjanju človekovih pravic in svoboščin. Marsikateremu tomistu se je taka sinteza tedaj zdela 
revolucionarna in nemogoča, saj so bile demokracije tistega časa utemeljene na filozofskih siste-
mih, ki so se zdeli težko uskladljivi s tomizmom. Na kakšen način je Maritainu uspelo premostiti 
te razlike, ki so bile zlasti izrazite na spoznavoslovni ali epistemološki ravni? Da si odgovorimo na 
to vprašanje, se moramo poglobiti v njegovo spoznavoslovje ali epistemologijo.

UVID OBSTOJA

Maritain je vprašanjem spoznavoslovja posvetil nekatera izmed svojih najpomembnejših del, 
kar gotovo ni presenetljivo; v njegovem času je bila namreč prevladujoča filozofska šola 

eksistencializem. Vprašanje obstoja je burilo duhove po vsej Evropi. Zlasti se je razplamtevalo v 
okviru novoveške filozofije, ki je v stoletju predtem postala vodilna misel na evropskih univer-
zah. S svojim postopnim zavračanjem sholastične, tj. katoliške filozofije je na obče temelje raz-
mišljanja vrgla določeno senco dvoma. Novoveškim filozofom se je zdela vprašljiva zlasti zamisel 
bistva (lat. essentia), saj je bistvo nekaj, kar iz stvarnosti razberemo z umom. Toda novoveški um 
je podvomi o objektivnosti naših spoznanj o zunanji resničnosti in jih obravnava zgolj kot subjek-
tivne in neutemeljene. Bistva in liki nehajo biti zanesljiva in objektivna zakonitost stvarnosti. Ker 
pa mora naše ravnanje na nečem pač temeljiti, je novi vek vzljubil obstoj (lat. existentia), bistvo pa 
opustil. Nauk, ki je nastal, je v zgodovini filozofije znan kot eksistencializem. 

Jacques Maritain je eksistencialistične miselne tokove dobro poznal, saj je študiral na Sorboni, 
eni izmed najbolj naprednih univerz v francoskem, najbrž pa tudi evropskem merilu. Kot katoli-
ški filozof se je spraševal, ali je eksistencializem mogoče združiti s katolištvom. Zavedal se je, da 
mora biti ta nauk, če naj bo skladen s cerkvenim učiteljstvom, prisoten v misli sv. Tomaža Akvin-
skega; ali vsaj ne v nasprotju z njegovo mislijo. Posledično je začel preučevati spoznavoslovje An-
gelskega učitelja in to iskanje ga je privedlo do zakonitosti, ki jo je imenoval uvid obstoja. Da pa 
bi razumeli Maritainov uvid obstoja, moramo razumeti dve drugi zakonitosti, in sicer preprosto 
dojemanje in sodbo. Preprosto dojemanje (apprehensio simplex) je prva stopnja našega spoznanja, 
ki se od naslednjih stopenj precej razlikuje. Pri vsakem naslednjem spoznanju naš razum spoz-
nava na osnovi predhodnih spoznanj, s sklepanjem; na tej prvi stopnji pa še ne moramo sklepati 
na tak način, saj predhodnih spoznanj še nimamo in jih šele pridobivamo (Maritain 1948, 22–25).

Maritain na tem mestu pripominja, da obstoj ni neko bistvo, ampak je popolnejši in bistvo 
presega (Maritain 1948, 26). Posledično dojetja obstoja ni mogoče doseči zgolj po bistvih in s 



46  TRETJI DAN	 2025  2

preprostim dojemanjem, temveč s sodbo, ki sicer poteka sočasno s preprostim dojemanjem, a je 
od njega neodvisna (Maritain 1948, 32).

Posledice te zasnove so presenetljive. Uvid obstoja ne poteka le na drugi ravni, ampak na več 
različnih ravneh; bolje rečeno, na več različnih, a povsem enakovrednih načinov (Maritain 1948, 
30). Lahko se izraža na ravni dojemanja razumskih resnic, na ravni umetnosti, na ravni naravne 
mistike, na ravni čuta za nravnost. Pri tem je Maritain uvedel pomembno novost, ki je bila sicer 
znana že Janezu od sv. Tomaža (1589–1644), enemu pomembnejših razlagalcev misli sv. Tomaža 
Akvinskega sedemnajstega stoletja: likovni znak (signum formalis).

Likovni znak je tisto, po čemer spoznavamo, vendar ne posredno, temveč neposredno. Obstaja-
ta namreč dve vrsti znakov, orodni in likovni. Orodni znak (signum instrumentalis) nam predmet 
našega spoznanja predstavi posredno. Primerjali bi ga lahko npr. z zemljevidom. Ko imamo v rokah 
zemljevid, spoznavamo pokrajino pred seboj, vendar zgolj posredno; kar neposredno zremo, je pač 
zemljevid, ne pokrajina. Likovni znak pa je tisto, po čemer zremo neposredno. Lahko bi ga primer-
jali z očesom: po očesu zremo pokrajino neposredno, očesa sploh ne vidimo (Maritain 1937, 144).

Čeprav je Janez od sv. Tomaža govoril le o likovnem znaku z ozirom na um, je Maritain isti znak 
uvedel še na druga, že omenjena področja, zlasti na področje mistike (Maritain 1937, 323). Izkazalo se 
je, da ta uvedba predstavlja povsem nov pristop k omenjenim področjem: pristop, ki ga je natančno 
opisal v raznih spisih, ki zadevajo številna od navedenih področij. A da se ne bi preveč oddaljili od naše 
teme, bo zadostovalo, če prikažemo uvedbo uvida obstoja v politično filozofijo, za vsa druga področja 
pa lahko na splošno povemo, da se je uvid obstoja po lastnem likovnem znaku s preseganjem okvirov 
uma znašel v nasprotju s slednjim. Na področju estetike se je lahko npr. neka slika, ki jo je slikar nasli-
kal v skladu s svojim uvidom obstoja, znašla v določenem nesoglasju z nravnostjo, a je vendar, sledeč 
uvidu obstoja, ohranila svojo nadrazumsko estetsko vrednost. Nekateri so zaradi takšnih in podobnih 
primerov Maritainova izvajanja celo ocenjevali kot težko uskladljiva z naukom Cerkve, vsekakor pa 
uvedba uvida obstoja in likovnega znaka v tem pomenu pomeni odmik od misli sv. Tomaža Akvinske-
ga, ki uvid obstoja uvršča med razumska spoznanja, ki niso prvotna, temveč sledijo umskemu uvidu 
bistva. Šele ko uvidimo bistvo predmeta naše misli (npr. bistvo bernardinca), naš razum s sklepanjem 
ugotovi, da tisto, česar bistvo smo uzrli, mora tudi obstajati kot posameznost (npr. bernardinec). Toda 
to ni v skladu z Maritainovim likovnim znakom, ki je od uma neodvisen in ga presega.1

MARITAINOVA POLITIČNA MISEL

Do sedaj smo si ogledali Maritainovo spoznavoslovje, sedaj pa si oglejmo še njegovo politično 
misel. Politična filozofija obravnava dober družbeni red in v Maritainovi obravnavi družbe-

nega reda bomo izpostavili dva pomembna vidika: prvič, od kod ta red izvira; in drugič, kakšno je 
razmerje med svetnim družbenim redom in Cerkvijo.

IZVORI DRUŽBENEGA REDA

Ko govori o izvorih družbenega reda, Maritain najprej uvede razliko med skupnostjo in družbo. 
Skupnost je pojem, ki nastane po naravi in brez sodelovanja človeške volje. Najpopolnejša 

1	 Glede Maritainovega uvida obstoja ali spoznanja po nagibu gl. Sweet 2019. Tako na tem mestu v angleščini o piše problemu 
kanadski profesor Willam Sweet: »Some Thomist scholars have been reluctant to adopt Maritain’s development of Aquinas’ 
notion of ‘knowledge by connaturality’, preferring instead to speak of “knowledge relative to inclination” Yet others have argued 
that this development is of far-reaching significance, as Maritain’s notion of the intuition of being led him, in the years following 
the publication of The Degrees of Knowledge, to recognise a greater role to be played by “the unconscious and preconscious life of 
the mind”« Kot rečeno, uvid obstoja (intuition of being) je verjetno tisti, ki se nahaja v temelju Maritainove obravnave človekovega 
spoznanja in vseh področij, ki temu spoznanju sledijo.



47FILOZOFIJA

skupnost je narod, katerega ne oblikujejo le skupne značilnosti, ki so posledica skupnega okolja; ne, 
narod je rodoven pojem: družina se je razvila v rodbino, ta v pleme in pleme v narod (Maritain 1937, 
22 – 24).

Skupnosti nasproti stoji družba, ki se ne oblikuje po naravi, temveč nastane po človeškem 
dogovoru: vzpostavlja jo skupni namen njenih članov, ki so navadno že prej bili člani neke skup-
nosti. Po Maritainu samo družba lahko zadeva pravičen družbeni red, samo družba lahko tvori 
državo, saj je družbeni red stvar razuma, ki ga uveljavlja človekova volja, narod pa je pojem, ki 
ne zadeva volje, temveč je rodovno dejstvo; iz njega se sicer lahko razvije družba, a družbeni red 
predpostavlja družbo, ne le narod (Maritain 1948, 25–28).

Ob tem velja omeniti, da je država le tisti del družbe, ki je namenjen vladanju in sicer zastopa 
družbo, a ji ni istoveten. Zastopa pa jo zato, ker ji vlada, a ne v lastnem imenu, ampak kot zastop-
nik celotne družbe. Ljudstvo mu pravice do vladanja ne preda v trajno ali začasno last, temveč jo 
ohrani, država pa to pravico izvaja v imenu družbe – ki bi jo sicer le težko izvajala. To pomeni, da 
država ni suverena, ampak je odgovorna ljudstvu, ki ji lahko nalogo zastopnika kadar koli odreče 
(Maritain 1948, 28–35).

S tem se tudi začenja izrisovati značaj Maritainovega pravega družbenega reda: če ta ne izvira 
iz rodovne danosti, ampak neposredno iz človeškega dogovora in izbire, je pravi družbeni red 
vladavina ljudstva ali demokracija. Tudi če neki družbi vlada monarh, ga mora izbrati ljudstvo; v 
nasprotnem primeru nima nobene oblasti, četudi vladarska rodbina ali vladar sam svojo službo 
že dolgo in pravično opravlja. Vladarja tako ne more izbrati niti papež in strogo vzeto ga nepos-
redno ne izbere niti Bog (Maritain 1948, 67).

RAZMERJE MED CERKVIJO IN DRŽAVO

Tudi pri obravnavi tega vidika Maritain uvede pomembno misel, in sicer delitev zgodovine na 
sakralno in posvetno dobo, v katerih se nespremenljiva katoliška načela uveljavljajo na dva 

povsem ločena načina:
»V zgodovini je obstajala sakralna doba. To je bila doba srednjeveškega krščanstva, za katero 

je bilo po eni strani značilno dejstvo, da je bila enotnost vere predpogoj za politično enotnost /…/. 
Po drugi strani pa je to dobo označevala prevladujoča življenjska ideja moči ali moralne moči v 
službi pravičnosti /…/. Nadrejeni položaj Cerkve (tj. načelo) je našel pot do uresničitve v svoji nad-
rejeni moči nad vladarjem (tj. uporaba načela). Posledično je bila politična moč Svetega rimskega 
cesarstva in kraljev instrument za dosego duhovnih ciljev Cerkve. Na ta način je Cerkev lahko 
uveljavila svobodo duha v primerjavi z neusmiljenostjo časne oblasti. Njej je nadela spone, kot je 
denimo božji mir.« (Maritain 1948, 181)

Kot lahko vidimo, Maritain tu izhaja iz razlike med načelom in uveljavitvijo načela, ki se spre-
minja glede na okoliščine. Okoliščine pa, ki tu pogojujejo razvoj uveljavitve načela, so naraven 
razvoj družbe. V srednjem veku je bila načelnost družbe še v povojih, zato je glavno načelo druž-
benega reda tedaj bila moč, medtem ko je danes glavno načelo družbenega reda človekovo dosto-
janstvo in iz tega izhajajoča svoboda. Maritain se tu nadalje opira na »aksiom (ki ga je Cerkev 
zmeraj učila, vladarji in kralji v prejšnjih časih pa praviloma zametavali), da vere ni mogoče 
vsiljevati« (Maritain 1948, 185).

Tudi tedaj, ko se je Cerkev v sakralni dobi posluževala svoje politične moči, je to po Maritainu 
vedno storila z namenom obrambe take verske svobode. Vendar danes, tj. v času posvetne dobe, 
ko se človek zaveda potrebe po svobodi, bodisi lastne bodisi svobode bližnjega, je pomoč države 
Cerkvi v tem smislu nepotrebna. Zadostuje, da država prizna versko svobodo katoliški Cerkvi, 
nato pa se vsaka posveti delu na svojem področju (Maritain 1948, 185).



48  TRETJI DAN	 2025  2

Maritain tako trdi, da država ni posvetna roka Cerkve; slednja svoje oblasti ne izvaja z močjo 
ukazov, temveč s svojo moralno avtoriteto (Maritain 1948, 188). Podobno naj bi, kot smo videli v 
zgornjem navedku, svojo avtoriteto izvajala brez ukazov raznim kraljem in vladarjem. Razlika je 
le v tem, da so nekdaj vladarji uveljavljali cerkveno načelo verske svobode z ukazi, v posvetni dobi 
pa Cerkev vpliva na vsakogar neposredno. Seveda bi vpliv Cerkve na družbo potreboval določen 
čas, da bi družbo nagnil na pot krščanstva. Na koncu bi ji uspelo, a taka družba se ne bi nato prav 
nič spremenila (Maritain 1948, 191). Načelo verske svobode bi ostalo zgolj pomemben politični 
dosežek krščanstva (Maritain 1948, 212).

PRIMERJAVA MARITAINOVEGA SPOZNAVOSLOVJA IN POLITIČNE MISLI V 
OBRAVNAVI IZVORA DRUŽBENEGA REDA

Glede izvora družbenega reda lahko rečemo, da Maritain predpostavlja dve načeli: prvič, da 
družbeni red izhaja iz dogovora, ne pa iz rodovnega bistva družbe; in drugič, da je posledično 

edina pravična oblika družbenega reda demokracija. Ključ za razumevanje teh načel v luči uvida 
obstoja je najverjetneje v razlikovanju med načelom in njegovim praktičnim udejanjenjem. 

Oglejmo si najprej prvo načelo, tj. načelo o dogovornem izvoru družbenega reda. Načelo, ki 
se skriva v ozadju družbe, je njeno rodovno bistvo. Obstajal je neki oče tega naroda, ki je imel 
družino, njegovi sinovi so imeli svoje družine, in tako se je družina razvila v rod, rod v pleme, 
pleme pa v narod. To je rodovno bistvo družbe oz. njeno načelo; brez tega načela družbe sploh ne 
bi bilo, kajti vsak njen član izvira iz neke družine.

Vendar se to načelo lahko, če sledimo omenjenemu razlikovanju, udejanji na več načinov. V 
srednjeveški in tudi antični družbi se je to načelo uveljavljalo zelo dobesedno; če pogledamo npr. 
atensko družbo, opazimo, da je bila razdeljena na rod (genos), bratstvo (fratria) in pleme (fila). Toda 
to ni edina možnost – to načelo se lahko udejanja tudi z večjim poudarkom na človeku kot posa-
mezniku, na način, ki ga podajajo družbe novega veka. Tak človek je lahko še vedno zvest svojemu 
izvoru kot domoljub, ni pa treba, da se družbeni red oblikuje na osnovi tega rodovnega bistva.

Toda na osnovi česa se potem družbeni red oblikuje? Po Maritainu se oblikuje na skupni nalogi 
(Maritain 1948, 131), ki pa ni del bistva te družbe in ni nastala kot dosledna izpeljava splošnih 
zakonitosti, prisotnih v njej, ampak z ozirom na posamezne okoliščine, ki so to družbo obdajale. 
Zato ni nastala po uvidu rodovnega bistva, ki bi ga uvideli njeni posamezniki, temveč po uvidu 
njenega obstoja, ki se je porodil v naključnih posameznih okoliščinah. Taka družba ni niti nujno 
vezana na en narod; Američani so se npr. kot družba izoblikovali pod vplivom okoliščin v danem 
zgodovinske trenutku. Njihovo zavedanje lastnega obstoja je prevladalo nad njihovim rodovnim, 
narodnim zavedanjem. V temelju njihove zavesti je uvid obstoja, ki je nadomestil uvid bistva.

Posvetimo se še drugemu načelu, tj. da je demokracija edina pravična oblika vladavine, pri 
katerem se lahko spet nanašamo na razlikovanje med splošnim teoretičnim načelom in njegovim 
posameznim praktičnim udejanjenjem. V družbi je vladarjeva naloga to, da vlada, in sicer vlada 
v skladu s splošnimi načeli, npr. »človek, ki krade, mora biti kaznovan« ali pa »v vojni nevarnosti 
mora vsak mož skrbeti za obrambo dežele«. 

Toda taka splošna načela morajo biti nekako udejanjena, do česar lahko pride na dva načina: 
na osnovi uvida bistva ali na osnovi uvida obstoja. V primeru, da gre za uvid bistva, vladar s svojim 
umom npr. spozna, da mora mož, ki je ukradel kravo, okradenemu vrniti isto kravo, ali kravo v 
enaki vrednosti, ali pa vsaj vrednost iste krave v denarju. V dotičnem primeru vladar uvidi bistvo 
pravične poravnave, s katero bi bila krivica odpravljena, in tako izvede svojo vladarsko oblast. 
Če pa gre za uvid obstoja, vladar po nagibu svojega čuta za pravičnost dojame, kaj je pravično v 
nekem določenem primeru, npr. da mora tat okradenemu vrniti ukradeno kravo.



49FILOZOFIJA

Čeprav sta končna sklepa lahko popolnoma enaka, kot je to v našem primeru, so posledice na 
področju družbenega reda velike. Če vladanje v nekem družbenem redu utemeljimo na uvidu 
bistva, potem družbeni red ni po sebi demokratičen. Vladar lahko povsem pravilno spozna, kaj 
je v določenem primeru pravično in kaj krivično, pa tudi kakšna kazen oz. nagrada bi bila soraz-
merna. Izhaja namreč iz splošnih pojmov, kot so pravičnost, krivičnost, kazen ali nagrada; in na-
čeloma imajo vsi dostop do teh pojmov na enak način in v enaki meri, tako kralj kot zadnji berač 
v kraljestvu. Zato so tako monarhija kot aristokracija ali demokracija možne oblike vladavine, 
če predpostavimo, da je uvid obstoja temelj spoznanja o pravični vladavini glede na posamezen 
primer.

Sedaj pa si oglejmo še drugo možnost. Predpostavimo, da je temelj vladarjevega spoznanja 
uvid obstoja. Vladar sicer ima neki čut za pravičnost, po katerem dojame, kaj bi utegnilo biti pra-
vično v določenem primeru, toda njegovo dojemanje je omejeno na njega kot posameznika; ne 
deluje več na podlagi splošnih, vsem dostopnih teoretičnih spoznanj, temveč na osnovi lastnega 
posameznega uvida obstoja, in sicer obstoja pravice. Zato je njegovo dojemanje kot posamezno 
nezadostno, da bi razsojal o splošnih vprašanjih. Odločitve pa morajo biti sprejete, in sprejmejo 
jih lahko le tisti, ki imajo posamezni uvid obstoja, tj. obstoja pravice, obstoja okoliščin, obstoja 
samih sebe; in to je lahko le ljudstvo, ne pa kralj ali plemstvo.

MARITAINOVO SPOZNAVOSLOVJE IN POLITIČNA FILOZOFIJA V RAZMERJU 
MED CERKVIJO IN DRŽAVO

Podobno kot v primeru obravnave izvorov družbenega reda Maritain tudi tu izhaja iz razliko-
vanja med teoretičnim načelom in njegovim praktičnim udejanjanjem. Načelo, ki se skriva v 

ozadju razmerja med Cerkvijo in državo, je, da je Cerkev državi nadrejena, in sicer zato, ker je cilj 
Cerkve, tj. zveličanje duš, nadrejen cilju države, tj. redu v družbi.

Glede tega načela lahko predpostavimo, da je bodisi spoznano na osnovi uvida bistva bodisi 
ga uvidimo z uvidom obstoja. Če je razmerje med Cerkvijo in državo spoznano po uvidu bistva, 
potem iz tega nujno sledi, da je država dolžna priznati nadrejenost Cerkve in se posledično poko-
riti njeni oblasti. Tako postane njena posvetna roka in svojim državljanom ne bo priznala verske 
svobode, saj je priznala, da tovrstne odločitve spadajo v domeno Cerkve. Pod vodstvom Cerkve si 
jih bo prizadevala braniti pred nauki krive vere, mnogoboštva, brezboštva ali nenravnosti in bo 
po potrebi z vojno silo nastopila proti državam, ki ogrožajo svobodno delovanje Cerkve. Takšno 
razmerje med Cerkvijo in državo je bilo na neki način značilno za sakralno dobo.

Če pa predpostavimo nasprotno in razmerja med Cerkvijo in državo ne spoznamo po uvidu 
bistva, temveč uvidimo po uvidu obstoja, država ne more priznati oblasti Cerkve, saj je ne more 
spoznati. Lahko bi sicer po nagibu uvidela nadrejenost Cerkve kot verske družbe (Maritain 1948, 
172, 173), katere ustroj in namen se najbolje sklada z državnim ustrojem in namenom – obe 
namreč ohranjata in spodbujata človekovo dostojanstvo ter svobodo –, toda država – morda bi 
bilo bolje reči državniki – bi imela pri tej odločitvi na voljo le svoj lasten uvid obstoja, zato bi pri 
priznanju oblasti Cerkve zanemarila uvid obstoja posameznih državljanov. To predstavlja določe-
no nedoslednost, kajti če spoznanje (v tem primeru spoznanje razmerja med Cerkvijo in državo) 
temelji na uvidu obstoja, mora biti upoštevan uvid obstoja vseh, ki jih tako spoznanje zadeva. 
Če se iz obravnave opusti uvid obstoja enega samega posameznika, je sklepanje izvedeno na 
osnovi nepopolnega uvida in sklepi spoznanja niso več zanesljivi; uvid obstoja namreč ne more 
biti posplošen na osnovi podobnosti ali analogije, kakor je to možno pri uvidu bistva, saj je uvid 
obstoja za razliko od uvida bistva vezan na posameznika in na posamezno področje, ki sta ločena 
od splošnosti bistev, pojmov in načel – ti so lastni uvidu bistva.



50  TRETJI DAN	 2025  2

SKLEP

Ob vsem tem je treba poudariti, da Maritain svoje politične misli nikjer neposredno ne izvaja 
iz svoje spoznavoslovne teorije; zato namen te raziskave ni povzeti, kar je avtor neposredno 

zapisal v kakem delu, temveč ugotoviti, ali je njegova politična misel skladna z njegovimi spozna-
voslovnimi stališči. Izkazalo se je, da nikakor ni v nasprotju z njimi. Nadalje, če bi Maritain izhajal 
iz svojih spoznavoslovnih stališč, bi ga njegova preiskava vodila do ugotovitev, ki so podobne 
ugotovitvam njegove politične teorije. Ne vemo pa, ali je do teh ugotovitev res prišel na tej osnovi; 
in tudi če je, ne vemo, ali je do njih prišel na način, ki smo ga predstavili. To hkrati predstavlja 
zanimivo snov za nadaljnje raziskovanje, ki bi omogočilo temeljitejši pogled na Maritainovo po-
litično misel, vendar bodi predstavitev predpostavke o povezanosti njegove politične teorije in 
spoznavoslovja okvir, ki naj zaokroži pričujočo razpravo.

REFERENCE
Maritain, Jacques. 1937. The Degrees Of Knowledge. Prev. Geoffrey Bles. London: The Centenary Press, 
Maritain, Jacques. 1948. Existence and the Existent. Prev. Lewis Galantiere in Gerald B. Phelan. New York: Pantheon Books.
Maritain, Jacques. Človek in država. Prev. Cirila Toplak. Ljubljana: Študentska založba, 2002.
Sweet, William. 2019. Jacques Maritain. Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive, 1. maj. Https://plato.stanford.edu/archIves/

sum2020/entries/maritain/#Epis (pridobljeno 20.03.2025).

Foto: Denis Končar



51FILOZOFIJA

URBAN PREINFALK

Zgodovinski razvoj Lilit in njena 
vključitev v drugi val feminizma

Povzetek: Lilit je mitološka figura s štiritisočletno tradicijo. Iz boginje se je najprej prelevila v 
božansko bitje, preden je dokončno prevzela podobo demonke. Rdeča nit celotne njene tradicije 
predstavlja določen aspekt njene ženskosti, ki so ga v 20. stoletju analizirali predvsem Jungovci 
in njihovi teoriji sledeča psihoanaliza – njena neuklonljivost in nepodredljivost tradicionalnim 
spolnim vlogam. Judovska teologinja Judith Plaskow je poskrbela, da je ženskost Lilit doživela 
razcvet v obliki nove podobe starega mita, ki njene ženskosti in njene zahteve po enakosti več ne 
zaničuje, temveč jo uporabi v svoj prid. Njeno individualnost je razširila na sestrstvo – na potenci-
alno univerzalnost ženske »ja, ja, izkušnje«. V vseh obdobjih lahko najdemo izročilo, ki na tak ali 
drugačen način omenja Lilit. Njena demonizacija izhaja iz njene samovoljnosti, ki je plašila ljudi 
skozi zgodovino, nekatere pa straši še danes. 

Ključne besede: Lilit, religija, judovstvo, feminizem, arheologija.

Abstract: Lilith is a mythological figure with a 4,000-year tradition. She first transformed her-
self from a goddess into a divine being before finally taking on the image of a demoness. The key 
motif of her entire tradition is a certain aspect of her femininity, which was analysed in the 20th 
century, above all by the Jungians and the psychoanalysis that followed their theory – Lilith’s 
irrepressibility and insubordination to traditional gender roles. The Jewish theologian Judith 
Plaskow has ensured that Lilith’s femininity has flourished in the form of a new image of an old 
myth that no longer denigrates her femininity and demand for equality but makes the most of it. 
She has extended her individuality to sisterhood – to the potential universality of women’s »the 
yeah, yeah, experience«. Whatever the period we are studying, we can find therein traditions that 
mention Lilith in one way or another. Her demonisation stems from her wilfulness, which has 
frightened people throughout history and still frightens some today. 

Keywords: Lilith, religion, Judaism, feminism, archaeology.

UVOD

Mit o Lilit kot vrsti demona sega že v čas stare Babilonije, ko so starodavni Semiti prevzeli ve-
rovanja od svojih predhodnikov, Sumercev, in je povezan z velikimi miti o stvarjenju sveta 

(Brunel 1992, 720). V sumerski pesnitvi Ep o Gilgamešu, ki je verjetno najznamenitejši literarni 
ostanek te kulture, se pojavljajo štirje Lillu demoni, ki naj bi bili predstavniki skupine vampirjev 
in sukubov – ženskih demonov (Patai 1967, 221) – in ki predstavljajo zametke kasnejše figure Lilit. 



52  TRETJI DAN	 2025  2

Mit tesno povezujejo spomini na starodaven kult čaščenja boginje Velike Matere, kozmično moč 
večne ženskosti, imenovano tudi »velika kača« in »zmaj«, ki so jo častili pod imeni Astarte, Istar 
ali Ištar, Milita ter Inini ali Inana. Napisi, odkriti v ruševinah knjižnice asirskega kralja Ašurba-
nipala, pojasnjujejo izvor Lilit kot svete dvorne dame in pomočnice Inane, boginje ljubezni in 
plodnosti, ki jo je ta poslala, da bi zapeljala moške na ulici in jih odpeljala v njen tempelj, kjer so 
potekali sveti obredi plodnosti. Lilit, ki so jo imenovali tudi »roka Inane«, so pogosto zamenjali 
z boginjo, ki naj bi jo predstavljala, in jo včasih imenovali celo »sveta prostitutka« (Brunel 1992, 
720).

Strah pred podreditvijo ali uničenjem samega sebe, ki bi se zgodil ob identifikaciji z božanskim 
(numenom) kot žensko, je morda spodbudil potrebo kultur, ki so imele moške za nadrejene, da so 
preoblikovale razmerja med človeškim in božanskim. Mcdonald (2009) trdi, da je bilo v boju za 
sveto moč in oblast treba lik, kot je Lilit, tj. predstavnico ženske božanskosti, asimilirati ali pre-
oblikovati iz bolj pozitivnega numinoznega objekta boginje v bolj negativno numinozno podro-
čje demona in vampirja, da bi bila njena božanska moč s tem bodisi ogrožena bodisi popolnoma 
zanikana. Čeprav numinoznega kot kakovosti duhovne izkušnje ni mogoče konceptualizirati, se 
je transformacija lika Lilit iz boginje v demona in vampirja dogajala tako na verbalni kot vizualni 
ravni, saj so se njeno ime, značilnosti in simboli manipulirali v smeri negativnega numinoznega 
potenciala, da bi si pridobili moč nad njeno božanskostjo (Mcdonald 2009, 175).

Namen članka je raziskati in opraviti zgodovinsko-mitološki pregled božanske figure Lilit od 
prvih omemb pa do njene vključitve v drugi val feminizma. Pri tem je treba omeniti, da ni bila 
vedno le mitološki lik. Z nastopom novega veka je postala predvsem literarni lik, pogosto pa so jo 
upodabljali tudi v drugih umetnostih. Raziskovanje poudarja mitološko Lilit in ne literarne, saj 
gre za funkcijsko dva različna vpliva. Čeprav na človeško dojemanje pojmov in konceptov lahko 
vplivata tako literatura kot tudi umetnost, jima vseeno umanjkata aspekt Ottove numinoznosti,1 
torej nekakšnega strahospoštovanja, ter konec koncev priznavanje Lilit kot resnične figure znot-
raj našega in ne le fiktivnega sveta. 

Zanimalo nas je, ali se je mitološka figura Lilit ohranjala skozi zgodovino kot arhetip neuk-
lonljive ženske, ki je strašila patriarhalni red, in ali je v njenem izročilu mogoče najti elemente 
ženskosti, ki jih izročilo samo problematizira. Številni zgodovinarji, antropologi, religiologi in 
biblicisti so v preteklosti že raziskovali Lilit bodisi v določenem zgodovinskem obdobju bodisi na 
podlagi arheoloških izkopavanj bodisi v literaturi. Tudi feministične teologinje so jo obravnavale 
in jo na koncu vključile v feministično gibanje. Naš doprinos k temu področju združuje zgodo-
vinsko in feministično analizo in se osredotoča na vlogo figure v različnih zgodovinskih obdobjih 
kot posledico patriarhalnih struktur, pri tem pa išče ter izpostavlja elemente ženskosti, ki jih je 
patriarhat projiciral na samo figuro, s katero je nato lahko ohranjal svojo prevlado. Cilj razisko-
vanja je pokazati, da je Lilit umetno ustvarjena figura, ki je služila za razlago tistih elementov 
ženskosti, ki so se različnim kulturam zdeli problematični.

IZVOR V SUMERSKI KULTURI

Patai (1967) zapiše, da se prva omemba imena Lilit, morfološko sicer nekoliko drugačna – Lilli-
tu –, pojavi v Seznamu sumerskih kraljev, ki ga uvrščamo v leto 2400 pr. n. št. Besedilo priča o 

demonu po imenu Lillu, ki naj bi bil oče babilonskega junaka Gilgameša, o komer govori verjetno 

1	 Ottov koncept numinoznega združuje dva trenutka: tremendum in fascinans, ki jima daje obliko mysterium (skrivnostno). 
Vsebina numinoznega je tako po eni strani tisti odbijajoči trenutek, ki ga Otto poimenuje z izrazom myterium tremendum, po 
drugi strani tudi nekaj očarljivega in svojevrstno privlačnega, kar označi z izrazom mysterium fascinans. Oba trenutka se v 
numinoznem združita v kontrastno harmonijo (Otto 1993, 50). 



53FILOZOFIJA

najznamenitejši ostanek babilonsko-asirske literature, junaško-mitološka pesnitev Ep o Gilga-
mešu. Pesnitev omenja štiri demone, ki naj bi bili predstavniki skupine vampirjev in sukubov 
– ženskih demonov, ki se pogosto pojavljajo v številnih folklorah. Eden od njih naj bi bil Gilgame-
šev oče Lillu, drugi trije pa se pojavljajo pod imenom Lilitu: ženska demonka Lilit, njena služkinja 
Ardat Lili in njen moški ekvivalent Irdu Lili, ki naj bi obiskoval ženske in jim spočenjal otroke. 
Prvotno so bili to nevihtni demoni, ki pa so kasneje zaradi napačnega razumevanja etimologije 
postali nočni demoni (Patai 1967, 221–222). Nadalje Patai omenja, da je Lilit pogosto spremljal 
epitet »lepa deklica«, veljalo pa je tudi, da naj bi bila predvsem prostitutka in vampirka, ki si je 
samovoljno izbirala ljubimce, in ko si jih je enkrat izbrala, jih ni nikoli izpustila. Ni bila zmožna 
rojevanja, v njenih prsih celo ni bilo mleka. Dvanajsta tablica Epa o Gilgamešu vsebuje odlomek, 
ki verjetno opisuje njeno nastanitev ob reki Evfrat (Patai 1967, 222). To je zgolj domneva – čeprav 
zelo verjetna –, saj demonka, ki se pojavi v zgodbi, nosi ime Lilake, ki je verjetno različica Lilitu, 
kot trdi Blair (Blair 2009, 28). V času nastanka sveta si je Lilake postavila hišo na rečnem bregu 
pod vrbovim drevesom, ki se v sumerskem jeziku imenuje huluppu (Patai 1967, 222).

Mcdonald (2009) opozarja, da beseda Lilake nima jasne etimologije. »Lil« se največkrat 
prevaja kot duh ali veter, kar se lahko nanaša na puščavski veter, od tod pa morebiti izhaja tudi 
njena prvotna povezava z divjino (Mcdonald 2009, 177–178). Beseda je verjetno izposojenka iz 
akadščine, kjer v širšem pomenu lahko označuje tudi Boga ali demona (Kosior 2018, 113). Celotna 
beseda se lahko prevede tudi kot duh vodovja, semenske tekočine ali poplav, od koder verjetno 
izvira povezava z Veliko Materjo. Zlog »la« v sumerskem jeziku pomeni izobilje, željo, milino, 
pa tudi glagola posiliti ali penetrirati, kar namiguje na povezavo z njeno prvotno demonizacijo. 
Nerazumevanje njenega imena je tako lahko v trenutku iz boginje izobilja in plodnosti ustvarilo 
zločinsko demonko (Mcdonald 2009, 177–178). Velja tudi omeniti, da beseda demon ni vedno 
pomenila tega, kar pomeni danes. Če pogledamo v etimološke slovarje, je grška beseda daimon, 
iz česar se je potem razvila latinska beseda daemon, prvotno pomenila božanstvo, božansko moč 
in je šele kasneje z latinščino pridobila negativni pomen. Ta pomen je posledica tega, da je bila 
grška beseda – skupaj z daimonion – v krščanskih grških prevodih in Vulgati uporabljena za »boga 
poganov, poganskega idola« in tudi za »nečistega duha«. Judovski avtorji so že prej uporabljali 
grško besedo v tem pomenu, saj so jo v Septuaginti uporabili za prevod besede shedim, ki pomeni 
»gospodarji« ali »maliki« (Etymonline).

ALFABET BEN SIRE

Talmudska književnost nam ne poda le več informacij o Lilitini podobi, temveč tudi o njeni 
preteklosti in zlih dejanjih. Alfabet Ben Sire je verjetno najznamenitejše rabinsko besedilo, ki 

omenja babilonsko zlohotnico. Delo neznanega srednjeveškega avtorja se je ohranilo v številnih 
različicah, ki se med seboj nekoliko razlikujejo. Nastalo je med letoma 700 in 1000 n. št., gre pa za 
kompilacijo dveh seznamov pregovorov, 22 v aramejščini in 22 v hebrejščini, ki sta urejena tako, 
da ustvarjata abecedni akrostih (Toy in Ginzberg, n. d.). Vsakemu od pregovorov sledi hagadski 
komentar. Tretji del, ki je napisan v hebrejščini, nosi naslov Toledot Ben Sira, kar bi lahko prevedli 
kot »Zgodbe o Ben Siri«. Delo se smatra kot satira in omenja tematike, kot so masturbacija, incest 
in napenjanje (Kosior 2018, 114). Prevedeno je bilo v latinščino, jidiš, judovsko-španski jezik, fran-
coščino in nemščino (The Alphabet of Ben Sira).

Edini angleški prevod Alfabeta je napravila Norman Bronzick (1990), v svoji knjigi Rabbinic 
Fantasies pa sta ga objavila Stern in Mirsky (1990), ki sta dodala kratko spremno besedo. Kot 
trdi Bronzick (1990), je Alfabet ohranjen v številnih različicah, ki se med seboj razlikujejo v 
manjših, pa tudi pomembnejših razlikah. Gre za sestavljeno besedilo, čigar jedro sestavlja niz 



54  TRETJI DAN	 2025  2

22 aforizmov, urejenih po abecednem vrstnem redu in razvrščenih v grobo pripoved. V večini 
različic je pred alfabetom nadnaravna in provokativna zgodba o spočetju in rojstvu Ben Sire in 
njegovi vzgoji. Drugi del besedila se odvija na dvoru babilonskega kralja Nebukadnezarja II. v 
novi seriji 22 zgodb. Te opisujejo različne preizkušnje, ki jih Nebukadnezar določi Ben Siri, in 
vključujejo zgodbe, med katerimi je veliko živalskih pravljic, ki jih Ben Sira pripoveduje kralju v 
odgovor na različna vprašanja (Stern in Mirsky 1990, 167–168).

Peta povest Alfabeta je v celoti posvečena zgodbi o Lilit:

»Kmalu zatem je zbolel kraljevi sin. Nebukadnezar je [Ben Siri] ukazal: ,Ozdravi mi sina. Če 
tega ne storiš, te bom ubil.‘ Ben Sira se je pri priči usedel in napisal na amulet Sveto ime, 

nanj pa je vrisal tudi imena angelov, ki so bili odgovorni za zdravilstvo, ter njihove podobe s krili, 
rokami in nogami. Nebukadnezar je pogledal amulet: ,Kdo so ti?«

Angeli, ki so bili odgovorni za zdravilstvo: Senoy, Sansenoy in Semangelof. Ko je Bog ustvaril 
Adama, ki je bil sam, je rekel: ,Ni dobro, da je človek sam.‘ (1 Mz 2,18) Nato je za Adama ustvaril 
žensko iz zemlje, kakor je ustvaril Adama samega, in jo poimenoval Lilit. Adam in Lilit sta se takoj 
začela prepirati. Ona je rekla: ,Ne bom ležala spodaj,‘ on pa: ,Ne bom ležal pod teboj, ampak samo 
na vrhu. Kajti ti si primerna le za spodnji položaj, jaz pa za zgornjega.‘ Lilit je odgovorila: ,Enaka 
sva drug drugemu, saj sva bila oba ustvarjena iz iste zemlje.‘ Toda drug drugega nista hotela pos-
lušati. Ko je Lilit to videla, je izgovorila neizrekljivo ime in odletela v nebo. Adam je v molitvi 
stopil pred svojega Stvarnika: ,Vladar vesolja!‘ je rekel. ,Ženska, ki si mi jo dal, je pobegnila.‘ Sveti, 
ki naj bo blagoslovljen, je takoj poslal te tri angele, da bi jo pripeljali nazaj.

Sveti je rekel Adamu: ,Če se strinja, da se vrne, dobro. Če ne, pa mora dovoliti, da vsak dan 
umre sto njenih otrok.‘ Angeli so zapustili Boga in zasledovali Lilit, ki so jo dohiteli sredi morja, v 
mogočnih vodah, v katerih naj bi utonili Egipčani. Povedali so ji Božjo besedo, vendar se ni hotela 
vrniti. Angeli so ji rekli: ,Utopili te bomo v morju.‘

,Pustite me!‘ je rekla. ,Ustvarjena sem bila le zato, da bi povzročila bolezen pri novorojenčkih. 
Če je dojenček moškega spola, potem imam nad njim oblast še osem dni po rojstvu, če je ženskega 
spola, pa dvajset dni.‘

Ko so angeli slišali Lilitine besede, so vztrajali, da se vrne k Adamu. Ona pa jim je prisegla 
pri imenu živega in večnega Boga: ,Kadar koli bom v amuletu videla vas ali vaša imena ali vaše 
oblike, ne bom imela nobene moči nad tem dojenčkom.‘ Strinjala se je tudi s tem, da bo vsak 
dan umrlo sto njenih otrok. V skladu s tem vsak dan umre sto demonov in iz istega razloga na 
amulete majhnih otrok napišemo imena angelov. Ko Lilit vidi njihova imena, se spomni svoje 
prisege, otrok pa ozdravi«. (Bronzick in Stern in Mirsky 1990, 183–184; prevedel Urban Preinfalk)

V povesti izvemo, da je bila Lilit prva Adamova žena, a le za kratek čas, saj se nista strinjala o 
tem, kdo naj bi opravljal dominantno vlogo v spolnem aktu. Ko je spoznala, da se ji Adam ne bo 
uklonil, je izgovorila Božje ime in odletela proti Rdečemu morju,2 kjer naj bi prebivali demoni. 
Tam je zapadla v promiskuiteto in vsak dan rojevala na stotine demonov. Bog je k njej poslal 
angele, da bi jo privedli nazaj, a neuspešno (Patai 1967, 223). Obstajata dve različici rokopisa Al-
fabeta. V enem Lilit poda razlog, zakaj se ne more vrniti nazaj k Adamu. Trdi, da jo je onečastil 
Veliki Demon, ki se takrat v judovski tradiciji pojavi prvič, kasneje pa se v kabalistični literaturi 
kot lik preoblikuje v Samaela, judovskega ekvivalenta Satanu (Dan 1980, 23). Po izročilu si je 

2	 Patai sicer prevede morje kot »Rdeče morje«, vendar se je ustaljeni biblijski prevod od pisanja knjige nekoliko posodobil, zato se 
zdaj prevaja kot »Trstično morje« (v hebrejščini yam suf). Ne gre za dejansko Rdeče morje, temveč za manjši sredozemski zaliv ob 
zahodni obali Male Azije, kjer naj bi utonili Egipčani, ki so sledili Mojzesu v Drugi Mojzesovi knjigi (Marks 2012, 136). Tudi Patai 
omenja, da naj bi šlo za to morje.



55FILOZOFIJA

demonka prisvojila nadzor nad novorojenimi otroci; nad dečki do osmega dne po rojstvu3 in nad 
deklicami do dvajsetega (Patai 1967, 223).

Kot je pogosto v primeru historiol, se zgodba odvija v illo tempore in ustvarjalno predeluje 
motive obeh poročil iz Prve Mojzesove knjige. Toda čeprav je biblijska zgodba precej zadržana in 
skromna, Alfabet z zanimanjem raziskuje intimno življenje prvega človeškega para. Po ostrem 
prepiru, v katerem zahteva enakost spolov, Lilit izgovori neizrekljivo ime (hebrejsko hashem 
hameforash) in odleti v nebo. Na prvi pogled bi to lahko dajalo vtis, da pripoved slavi Lilit zaradi 
njene moči in poguma, vendar pa neusmiljeni parodijski ton Toledota nakazuje, da je kritika de-
jansko usmerjena proti Adamu, ki se izkaže za šibkega in neučinkovitega partnerja (Kosior 2018, 
115). 

LILIT V NOVEM VEKU

Mcdonald (2009) in Blair (2009) opisujeta podobo Lilit v novem veku, ko je postala priljubljen 
lik v umetnosti. Michelangelo jo je upodobil kot pol žensko pol kačo s krili, ki se ovija okoli 

drevesa spoznanja. Njegova freska nosi naslov Skušnjava in se danes nahaja na stropu Sikstinske 
kapele (Blair 2009, 26). Podobno figuro lahko opazimo tudi na fasadi Notredamske katedrale v 
Parizu. Tako na Michelangelovi freski kot tudi na notredamski upodobitvi lahko v podobi Lilit 
zasledimo dediščino likov, kot sta mezopotamska Lamaštu ali grška Lamija, pa tudi podobnosti s 
kačo, ki je zapeljala Evo, da je storila izvirni greh. Kača je skozi zgodovino veljala za simbol ener-
gije, sile in zdravilnih zmožnosti. Vse to so moči, ki so vpadale v moško kulturo in za katere se je 
smatralo, da ni primerno, da so upodobljene v ženskem liku. Nekateri strokovnjaki v Lilitinem 
odporu do pokoritve Adamu vidijo tudi upor proti patriarhalnemu razmerju. V tem primeru de-
monizacija boginje predstavlja tudi prehod samega lika iz čaščenja v sovraštvo (Mcdonald 2009, 
176). S tem, ko so Lilit odvzeli moč, so ji hkrati odvzeli tudi njeno ime in identiteto, posledično 
pa prihodnjim generacijam ni bilo povsem jasno, kakšna je bila njena prvotna značajska podoba 
(Mcdonald 2009, 177).

Literatura se je ukvarjala predvsem z uporniškim aspektom figure, ki je s svojim uveljavlja-
njem pravice do svobode in užitka ter enakosti z moškimi povzročila propad sebe in tistih, ki jih je 
srečala. V tem smislu predstavlja nekakšno čutno femme fatale, ki si prizadeva za moč in prevla-
do. O tem govori nemška igra Jutta iz leta 1565, ki obstoj Lilit pojasnjuje z zgodbo njene vnukinje 
Jutte ali Johanne, ki je bila papežinja. To zgodbo sta v 20. stoletju predelala Lawrence Durrell v 
svojem romanu Pope Joan in Odile Ehret v igri La Papesse ou la légende de la papesse Jeanne et de sa 
compagne Bartoléa, ki je bila leta 1983 uprizorjena v Cartoucherie de Vincennes v Parizu. V istem 
obdobju je Claude Pasteur po tej zgodbi napisal roman z naslovom La Papesse (1983). Leta 1667 je 
pesnik John Milton v svoji pesnitvi Izgubljeni raj omenil Lilit kot »kačjo čarovnico«. Za romantike 
je veljala predvsem za lepo, a obupano junakinjo, čutno žensko z dolgimi lasmi, ki je tako sebe kot 
druge vodila v nesrečo. Na njeno ogabno, krvoločno podobo se je spomnil Victor Hugo, ki jo je v 
romanu La Fin de Satan združil z boginjo Izis. Lilit se je torej nenehno na tak ali drugačen način 
pojavljala v modernih in sodobnih delih s konca 19. in 20. stoletja. V romanu Dieu créa d’abord 
Lilit (1935) Marca Chadourna seje propad, smrt in neozdravljiv obup, preden izgine neznano kam, 
obupana, a še vedno kot upornica, kot omenja Brunel (Brunel 1992, 721). Na kratko se pojavi tudi 
v Goethejevem Faustu, ki je kasneje navdihnil Williama Rossettija, da je po njej poimenoval por-
tret zapeljivke in svojo pesem Lady Lilit (Geoffrey 2014, 77).

3	 Takrat se po judovski tradiciji obrezuje dečke. Obrezovanje naj bi otroka zaščitilo pred Lilit.



56  TRETJI DAN	 2025  2

LILIT KOT FEMINISTIČNA IKONA

V 60. letih prejšnjega stoletja je z drugim valom feminizma Lilit doživela ponoven preporod. 
O tem dogodku piše primarno Judith Plaskow (2005), pa tudi drugi religiologi, kot recimo 

Justin Williamson (2020) , M. T. Colonna (1980) in Tracey Smith (2008). V občudovanju njene 
protimizogine drže so jo feministke določile kot literarno podobo, ki se bori proti patriarhatu. Še 
več, žensko osvobodilno gibanje, ki so ga vodile judinje, je spodbudilo nastanek feminizma ju-
dovskih boginj. Ta podveja feminizma si je prilastila tako Lilit kot tudi druge biblične osebnosti, 
s pomočjo katerih slavi žensko avtonomijo. Čeprav so jo skozi zgodovino prikazovali kot nadvse 
Nebožjo silo, jo druga polovica 20. stoletja goreče idolizira in slavi kot nov simbol feminizma 
(Williamson 2020, 18).

Z drugim valom feminizma smo se vrnili k prenovi izvornega mita o Adamu in Evi. Takratna 
zahodna ženska je poskušala ponovno najti religiozne, mitske in rodovne razloge za svojo psiho-
loško in moralno osiromašenost ter za svojo »krivdo« ali »napako«, kot omenja Colonna (1980). 
Stara zaveza in njeni miti so bili zanimiva točka napada, še toliko bolj zato, ker so nekateri izmed 
njih, recimo mit o Lilit, bili iz korpusa izključeni. Posledica tega je revizija ženskega vzorca, na 
katerega je v naši zahodni civilizaciji vplivalo to, kar je psiholog James Hillman imenoval arhetip 
ženske manjvrednosti (Colonna 1980, 326).

V Genezi 1, 26-29 sta moški in ženska ustvarjena hkrati in oba po Božji podobi. V naslednjem 
poglavju pa je Eva ustvarjena za Adamom kot njegov dodatek. Mit, ki ga običajno najdemo v 
Svetem pismu, vzpostavlja moško nadvlado in prikriva Evino božansko poreklo. Eva je z besedno 
igro poslana na svet kot po pomoti ali po nesreči. Beseda tsela v hebrejščini namreč ne pomeni 
le »rebrna kost«, iz katere je nastala Eva, ampak tudi »napaka« ali »nesreča«. Z branjem zbirke 
kabalističnih komentarjev k Pentatevhu iz 17. stoletja izvemo, da je imel Adam že pred Evo de-
monsko spremljevalko, upornico, ki pa je bila ustvarjena na drugačen način kot on (Colonna 
1980, 326). Geneza 1 in 2 torej opisujeta dva različna mita, le da o prvem pred srednjim vekom ne 
izvemo veliko.

Mit o stvarjenju, ki ga najdemo v Alfabetu Ben Sire, se je spremenil v alegorijo, katere moralni 
nauk je omogočal kaznovanje Lilit, uporne ženske, torej »prostitutke in hudičke«, ker je s tem, 
ko je zahtevala neodvisnost in samoodločbo, grešila. V tem mitu Adam kot prvi človek ne more 
sprejeti odsotnosti spolnih zadržkov in omejitev niti enakopravnosti, ki mu jo je na lastno željo 
predlagala njegova prva spremljevalka. Ker je ta vrsta svobode ogrožala celoten patriarhalni 
sistem, je postal mit nadvse priljubljen v srednjem veku, zlasti v obdobju lova na čarovnice in 
kulta Device Marije. Kar zadeva veliko podobo lepote, ki je bila Lilit pripisana v prvotni vzhodni 
predstavi, jo je v srednjem veku nadomestila grda, brezzoba čarovnica. Vendar pa ostaja dejstvo, 
da je Lilit kljub tej grdoti vedno nazorno upodobljena kot zapeljivka moških (Colonna 1980, 328). 
Njena kazen je bila vedno izključitev, prikrajšanje, neodobravanje in osamljenost na področju 
ljubezni. Kot je značilno za patriarhalno kulturo, je Lilit pogosto predstavljala podobo ženske, 
ki je služila, da bi v obliki tabuja moške in ženske varovala pred njihovimi skrivnimi spolnimi 
željami. Lilit je prezrta ženska, ki je postala tabu, nedovoljen, prepovedan ženski vidik. Povezana 
je bila tudi z nedovoljenimi spolnimi praksami, saj je bila duša, ki je očarala moškega, videna kot 
nevarna moč nad njim (Colonna 1980, 329).

FEMINISTIČNA TEOLOGIJA JUDITH PLASKOW

Judith Plaskow je sicer pisateljica in aktivistka, znana predvsem kot prva judovska femi-
nistična teologinja. Magnum opus njene teologije predstavlja esej The Coming of Lilit, ki je 



57FILOZOFIJA

nastal leta 1972, leta 2005 pa je izšel v knjigi z istim naslovom. Besedilo predstavlja začetek 
teologije, ki Boga ne razume kot predstavnika moškega spola, temveč se sklicuje na njego-
vo brezspolnost in figuro ženske protiuteži, ki v tradicionalnih izročilih abrahamskih religij 
umanjka. Preden Plaskow (2005) preoblikuje prvotni mit o izvornem grehu in edenskem 
vrtu, razvije dva koncepta, okoli katerih so usrediščeni tudi njeni drugi spisi, ki razglabljajo o 
podobnih tematikah. Prvega od konceptov poimenuje »ja, ja izkušnja«, drugega pa sestrstvo 
(Plaskow 2005, 24–25).

»Ja, ja izkušnja« je zanjo proces, v katerem ženske postanejo sestre, in ta izkušnja je njo samo 
pripeljala v gibanje. Takšno izkušnjo sestavljajo vsi posamezni trenutki spoznanja in razsvetlje-
nja, skozi katere ženske pridejo do novega zavedanja položaja in sebe. Plaskow to spoznanje 
opiše z izseki iz številnih pogovorov z drugimi ženskami, pri čemer je ena od sogovornic delila 
svojo zadrego, za katero je menila, da je unikatno njena, pri tem pa je naletela na prikimavanje 
in potrjevanje s strani drugih sogovornic. Z branjem, poslušanjem in govorjenjem o takih do-
godkih zatiranje žensk izgubi svojo individualnost in postane potencialno univerzalno (Plaskow 
2005, 26).

Sestrstvo je bilo, kot piše feministka Elizabeth Evans (2015), vodilo drugega vala feminizma. 
Pomenilo je ne le kolektivizem, temveč tudi solidarnost med ženskami in zlasti med feministka-
mi. Feministke drugega vala so besedo »sestra« uporabljale kor izraz naklonjenosti in tudi kot 
priznanje skupnega boja proti patriarhatu. Sestrstvo slavi tesno povezanost, ki je bila prisotna v 
delih ženskega osvobodilnega gibanja, hkrati pa izraža povezanost med ženskami. Izraz deluje 
kot mehanizem povezovanja z vključujočim in izključujočim podtekstom. Opozoriti je treba na 
močno spolno zaznamovanost izraza. Biti sestra pomeni biti ženska, torej biti prava feministka 
pomeni biti ženska. Zato je za nekatere izraz esencialističen in posledično problematičen. K temu 
pripomorejo še obtožbe o rasizmu, ki so v ozadju ideje o sestrstvu. Sestrstvo je namreč lahko 
nepoštena oznaka, če ne priznava le heterogenosti med ženskami, temveč tudi hierarhične struk-
ture med njimi (Evans 2015, 111–112).

Ob tem razmišljanju je teologinja dognala, da ne pozna simbola, ki bi zajel celoto feministične 
izkušnje. Če je želela na novo začeti teologijo, je potrebovala mit – mit, ki se ne bi zdel umeten ali 
nenaraven, temveč bi ustrezno zajemal njeno sedanjost in se pri tem skliceval na snov iz zgodo-
vine. Lilit, Adamova prva in neuklonljiva žena, je tej nalogi najbolje ustrezala, zato Plaskow svoj 
esej konča s preoblikovano različico zgodbe o Adamu in Evi, le da tokrat v ospredje postavi tisto 
od žensk, ki je bila v izvornem mitu ustvarjena kot enaka moškemu. Lilit pa ne simbolizira ene 
osebe. Še več, teologinja trdi, da je celo ona sama nemočna. Kar se v njej združuje, ni izkušnja ene 
ženske, temveč tisto, kar povezuje Lilit z njo in njenimi sodobnicami – sestrstvo (Plaskow 2005, 
30–31).

Eden od elementov zgodbe, ki se je v preteklosti pogosto pojavil kot sporen, je omemba Boga 
kot moškega. Nekatere kritičarke so v tem videle sprejetje in krepljenje patriarhalne perspektive, 
ki jo je kritizirala tudi Plaskow, četudi še vedno stoji za svojo odločitvijo. Zgodba ne govori o tem, 
da je Bog v Božji resničnosti dejansko moški. Poigrava se z našimi predstavami o Bogu v določe-
nem zgodovinskem obdobju. Bog iz prvotnega srednjeveškega midraša o Lilit je vsekakor moški. 
V boju proti njej se je iz povsem skrivnostnih razlogov postavil na Adamovo stran (Plaskow 2005, 
75). Prvotni midraš o Lilit je nastal zaradi protislovja med pripovedmi o stvarjenju v Prvi in Drugi 
Mojzesovi knjigi, kot opozarja Kinrich (2011). Ker sta v 1. poglavju Prve Mojzesove knjige moški 
in ženska ustvarjena hkrati in očitno enako, medtem ko je v 2. poglavju Prve Mojzesove knjige 
Eva ustvarjena iz Adamovega rebra, so rabini razmišljali, ali zgodbi ne opisujeta dveh različnih 
dogodkov v zgodovini stvarjenja. Njihov odgovor na to je bil, da je Adam res imel prvo ženo po 
imenu Lilit, ki je pobegnila iz vrta, ko si jo je Adam poskušal podrediti (Kinrich 2011, 42). 



58  TRETJI DAN	 2025  2

ZAKLJUČEK

Raziskovanje je pokazalo, da je Lilit kot mitološka figura spreminjala svoje lastnosti, funk-
cijo, pa tudi videz. Iz nekoliko postranskega lika, kot je bila pri Sumercih, se je preko 

semitskih ljudstev in na koncu judovske tradicije preoblikovala in stopila v ospredje. Ob 
preučevanju predjudovskih kultur se je pokazalo, da so jo najprej povezovali s strahom pred 
nočjo, temo in divjino. Šele z judovskim izročilom se je preobrazila v suvereno žensko figuro, 
ob tem pa prejela tudi določene elemente seksualnosti, zaradi katerih je bila nato demoni-
zirana. O njej so pisali zgodbe, vključena je bila v različna temeljna judovska dela, kot so 
midraši in Zohar, in do konca srednjega veka je predstavljala poosebljen strah pred tistim, 
kar je v nekem času pestilo ljudstvo, ki jo je vključilo v svoje izročilo. Najprej je bil to strah 
pred divjino, temo in nevihtami, kasneje pred spolnostjo, uporniško ženskostjo in smrtjo no-
vorojenčkov – torej pred tistim, česar določena civilizacija ni znala pojasniti. Tukaj je mogoče 
napraviti povezavo z Laclauovo (2008) teorijo praznega in plavajočega označevalca, ki (sicer 
v kontekstu populizma) opisuje, kako neki pojem pridobi svoj pomen glede na kontekst, ki ga 
mora zapolniti. Lilit se je kot plavajoča označevalka torej pripela na nepojasnjen strah, s tem 
pa ga je osvobodila ambigvitete.

Od novega veka naprej je Lilit nastopala v številnih umetniških delih, kjer je bodisi pred-
stavljala protiutež Evi – kot recimo na Notredamski katedrali – bodisi se je kot karakterna 
podoba utelesila v nekem drugem liku: denimo kot Bela čarovnica v Zgodbah o Narniji. 
Judovska teologinja Judith Plaskow je poskrbela, da je njena ženskost doživela razcvet v 
obliki nove podobe starega mita, ki njene ženskosti in njene zahteve po enakosti več ne 
zaničuje, temveč jo uporabi v svoj prid. Njeno individualnost je razširila na sestrstvo – na 
potencialno univerzalnost ženske »ja, ja, izkušnje« – in jo uporabila kot simbol drugega 
vala feminizma. Tudi v tem simbolizmu se kažejo določene lastnosti, ki so se ohranile iz 
judovske tradicije. Lilithina borbenost in suverenost, ki sta plašili že patriarhat na začetku 
našega štetja, sta bili nadvse primerni tudi za osvobodilno žensko gibanje v drugi polovici 
prejšnjega stoletja.

Ne glede na obdobje, ki ga preučujemo, lahko v njem najdemo izročilo, ki na tak ali dru-
gačen način omenja Lilit. Njena demonizacija izhaja iz njene samovoljnosti, ki je plašila 
ljudi skozi zgodovino, nekatere pa straši še danes. Spodobi se, da članek o tako močni ženski 
religijski figuri, kot je Lilit, zaključimo z nekoliko predrugačeno mislijo druge pomembne 
ženske figure z začetka 20. stoletja, ki je zapisana na začetku druge knjige Drugega spola: 
Lilit se ni rodila, temveč je to postala (Beauvoir 2022, 15).



59FILOZOFIJA

REFERENCE:
The Alphabet of Ben Sira. Https://shorturl.at/FKjEG (pridobljeno 12. 5. 2025).
Beauvoir, Simone de. 2022. Drugi spol. Druga knjiga: doživeta izkušnja. Ljubljana: Založba Krtina.
Blair, Judit M. 2008. De-Demonising the Old Testament: An Investigation of Azazel, Lilith, Deberm Qeteb and Reshef in the Hebrew Bible. 

Tübingen: Mohr Siebeck.
Bronzick, Norman, David Stern in Mark Jay Mirsky. 1990. The Alphabet of Ben Sira. V: Rabbinic Fantasies: Imaginative Narratives from 

Classical Hebrew Literature. Ur. Mark Jay Mirsky in David Stern. Philadelphia: Jewish Publication Society.
Brunel, Pierre. 1992. Companion to Literary Myths, Heores and Archetypes. London in New York: Routledge.
Colonna, Maria Teresa. 1980. Lilith or The Black Moon. The Joural of Analitical Psychology 25, št. 4: 325–350. 
Toy, Crawford Howell, in Louis Ginzberg. (n. d.). Alphabet of Ben Sira. Jewish Encyclopedia, n. d. Https://www.jewishencyclopedia.com/

articles/2888-ben-sira-alphabet-of (pridobljeno 2. 7. 2025).
Dan, Joseph. 1980. Samael, Lilith and the Concept of Evil in Early Kabbalah. AJS Review, št. 5: 17–40.
Etymonline. (n. d.). Demon. Https://www.etymonline.com/word/demon (pridobljeno 31. 5. 2025).
Evans, Elizabeth. 2015. The Politics of Third Wave Feminists: Neoliberalism, Intersectionality, and the State in Britain and the US.  

Basingstoke: Palgrave Macmillan.
Geoffrey, Dennis, in Avi S. Dennis. 2014. Vampires and Witches and Commandos, Oy Vey: The Comic Book Appropriations of Lilith. 

Shofar, št. 32: 72–101.
Kinrich, Lauren. 2011. Demon at the Doorstep: Lilith as a Reflection of Anxieties and Desires in Ancient, Rabbinic, and Medieval Jewish 

Sexuality. Diplomska naloga. Pomona Senior Theses.
Kosior, Wojciech. 2018. A Tale of Two Sisters: The Image of Eve in Early Rabbinic Literature and Its Influence on the Portrayal of Lilith 

in the Alphabet of Ben Sira. Nashim: A Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, št. 32: 112–130.
Laclau, Ernesto. 2008. O populističnem umu. Ljubljana: Založba Sophia.
Marks, Herbert. 2012. The English Bible: The Old Testament. Critical Norton Edition of King James Version (KJV). London: W. W. Norton 

& Company.
Mcdonald, Beth E. 2009. In Possession of the Night: Lilith as Goddess, Demon, Vampire. V: Sacred Tropes: Tanakh, New Testament, and 

Qur’an as Literature and Culture, 173–183. Ur. Roberta Sabbath. Leiden, Boston: Brill.
Otto, Rudolf. 1993. Sveto: o iracionalnem v ideji božjega in njegovem razmerju do racionalnega. Časopis za kritiko znanosti 21, št. 

160/161: 212–214.
Patai, Raphael. 1967. The Hebrew Goddess. Michigan: Wayne State University Press.
Plaskow, Judith. 2005. The Coming of Lilith: Essays on Feminism, Judaism and Sexual Ethics, 1972–2003. Boston: Beacon Press.
Smith, Tracey Louise. 2008. Lilith – A Mythological Study. Magistrsko delo. Berdfordshire: University of Berdfordshire.
Williamson, Justin. 2020. The Evolution of Lilith: The World’s First Feminist. Townson.edu, 14. december. Https://www.towson.edu/

cla/scholarships/documents/williamson_justin_original_paper_05_24_2021.pdf#page=1&zoom=auto,-266,798 (pridobljeno 2. 7. 
2025). 



60  TRETJI DAN	 2025  2

Foto: Denis Končar



61PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

FLORENTINA MIHELIČ IN JUDITA KERIN

Eksistencialna terapija: iskanje pomena 
v svetu brez inherentnega smisla
Existential Therapy: Seeking Meaning 
in a World Without Inherent Meaning

Povzetek: Članek obravnava temeljna načela eksistencialne terapije, s poudarkom na logote-
rapiji Viktorja Frankla, ki temelji na predpostavki, da je volja do smisla osrednja motivacijska 
sila človeka (Frankl, 1984). Avtorici raziskujeta, kako posameznik išče in oblikuje smisel v svetu, 
ki se zdi inherentno brez smisla. Posebna pozornost je namenjena simptomom eksistencialne 
praznine, kot so depresija, anksioznost in brezvoljnost (Yalom, 1980), ter njihovemu povezovanju 
z družbenimi dejavniki sodobnosti: potrošništvom, individualizmom in informacijsko prenasi-
čenostjo. (Novak, 2010) Članek vzpostavlja tudi zgodovinsko paralelo ob letošnji 80. obletnici 
konca druge svetovne vojne ter osvetljuje Franklovo osebno izkušnjo koncentracijskih taborišč 
kot temelj njegove teorije. (Marshall in Marshall, 2020) Eksistencialna terapija je predstavljena 
kot aktualen pristop, ki posamezniku ne ponuja gotovih odgovorov, temveč orodja za lastno iska-
nje smisla in odgovoren odnos do svobode, trpljenja in življenja (Frankl, 2006).

Ključne besede: eksistencialna terapija, logoterapija, Viktor Frankl, smisel življenja, duševno 
zdravje, trpljenje, sodobna družba

Abstract: This article explores the core principles of existential therapy, focusing on Viktor Fran-
kl’s logotherapy, which posits that the will to meaning is the primary motivational force in human 
life (Frankl, 1984). The authors examine how individuals seek and construct meaning in a world 
that often appears inherently meaningless. Special attention is given to symptoms of existential 
emptiness – such as depression, anxiety, and apathy (Yalom, 1980) – and their connection to con-
temporary societal influences, including consumerism, individualism, and information overload. 
(Novak, 2010) The article also draws a historical parallel with the 80th anniversary of the end of 
World War II, highlighting Frankl’s personal experience in concentration camps as the foundation 
of his theory (Marshall & Marshall, 2020). Existential therapy is presented as a timely and huma-
nistic approach that offers not ready-made answers, but tools for individuals to discover meaning 
and to respond to life’s challenges with freedom, responsibility, and resilience. (Frankl, 2006)

Keywords: existential therapy, logotherapy, Viktor Frankl, meaning of life, mental health, suffe-
ring, modern society



62  TRETJI DAN	 2025  2

1.	 EKSISTENCIALNA TERAPIJA: ISKANJE POMENA V SVETU INHERENTNO 
BREZ SMISLA

V svetu, kjer se posameznik vse pogosteje sooča z občutkom praznine, osamljenosti in izgube 
orientacije, se vprašanje smisla življenja postavlja kot eno temeljnih eksistencialnih vpra-

šanj. Eksistencialna terapija izhaja prav iz te človeške potrebe po iskanju pomena – tudi (ali 
predvsem) v svetu, ki se zdi kaotičen, absurden ali celo inherentno brez smisla. Ključna figura 
na tem področju je avstrijski psihiater in nevrolog Viktor Frankl, ustanovitelj logoterapije, ki je 
temeljila na prepričanju, da je volja do smisla osrednja motivacijska sila človeka (Frankl, 1984). 
Franklova osebna izkušnja preživetja koncentracijskih taborišč med drugo svetovno vojno ga je 
vodila k spoznanju, da lahko tudi v najskrajnejših okoliščinah posameznik najde notranjo moč, 
če v svojem trpljenju odkrije smisel.

Letos, ko obeležujemo osemdeset let od konca druge svetovne vojne, se Franklova sporočila 
zdijo še posebej aktualna. Njegovo pričevanje nas spominja, da zgodovina ni zgolj zapis prete-
klih grozot, temveč tudi vir navdiha za razumevanje človeške odpornosti in sposobnosti najti 
pomen tam, kjer ga očitno ni. Eksistencialna terapija nam tako ponuja okvir, znotraj katerega 
lahko prepoznamo, da vprašanje smisla ni omejeno na izjemne zgodovinske trenutke, temveč je 
vseprisotno – danes morda celo bolj kot kdaj koli prej.

2.	 VIKTOR FRANKL: OČE EKSISTENCIALNE TERAPIJE

Viktor Frankl (1905–1997) je bil avstrijski nevrolog, psihiater in utemeljitelj eksistencialne 
terapije (logoterapije) – terapevtskega pristopa, ki temelji na človekovi volji do smisla kot 

osrednji motivacijski sili. (Frankl, 1984)
Že kot mlad psihiater na Dunaju je sodeloval s Freudom in Adlerjem, nato pa razvil samostojno 

smer, ki je poudarjala pomen notranjega smisla pred ugodjem ali močjo. (Frankl, 2006) Leta 1942 
je bil skupaj z družino deportiran v koncentracijska taborišča, vključno z Auschwitzem, kjer je iz-
gubil večino najbližjih. V najtežjih okoliščinah je opazoval, kako so tisti, ki so zmogli najti smisel 
– v upanju, ljubezni ali veri –, lažje preživeli psihično trpljenje in ohranili človeško dostojanstvo. 
(Marshall in Marshall, 2020)

To življenjsko izkušnjo je popisal v znameniti knjigi Man’s Search for Meaning (1984), v kateri je 
združil taboriščno izpoved in psihološko refleksijo. Po vojni je Frankl deloval kot zdravnik, profe-
sor in predavatelj na številnih univerzah, pri čemer je njegova osrednja misel ostajala preprosta: 
tudi v najhujšem trpljenju ima človek svobodo izbrati svoj odnos do okoliščin – in s tem ustvariti 
smisel.

3.	 TEMELJNA NAČELA EKSISTENCIALNE TERAPIJE

Logoterapija, ki jo je Viktor Frankl razvil kot »tretjo dunajsko šolo psihoterapije« po Freudo-
vi psihoanalizi in Adlerjevi individualni psihologiji, temelji na prepričanju, da je temeljna 

človekova motivacija volja do smisla – notranja težnja po iskanju pomena v lastnem življenju. 
(Frankl, 1984) Za razliko od drugih terapij, ki se osredotočajo na odpravljanje simptomov ali razu-
mevanje nezavednega, eksistencialna terapija posameznika usmerja k prihodnosti, odgovornosti 
in ustvarjanju smisla kljub trpljenju.

Frankl izpostavi tri glavne poti do smisla: prva poudarja pot do smisla skozi ustvarjanje ali delo, 
kjer človek svoje sposobnosti izrazi v svetu; druga skozi odnos do drugih, predvsem v ljubezni in 



63PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

povezanosti; tretja pa skozi odnos do neizogibnega trpljenja, kjer smisel ni v trpljenju samem, 
temveč v načinu, kako se posameznik nanj odzove. (Frankl, 2006)

Pomemben vidik eksistencialne terapije je tudi koncept duhovne razsežnosti človeka – tiste 
notranje svobode, ki človeku omogoča, da izbere svoj odnos do okoliščin, ne glede na to, kako 
omejene so zunanje možnosti. Frankl je verjel, da človek nikoli ni povsem determiniran – vedno 
ima možnost, da se opredeli do svojega položaja, kar je imenoval »tragični optimizem«: sposob-
nost videti smisel kljub bolečini, krivdi ali smrti. (Frankl, 2006; Yalom, 1980). Eksistencialna 
terapija ne daje vnaprej pripravljenih odgovorov na vprašanje smisla, temveč spodbuja posame-
znika, da jih išče sam – v kontekstu lastnega življenja, vrednot in okoliščin. V tem oziru ni le 
terapevtski pristop, ampak tudi filozofija življenja.

4.	 NOOGENI KONFLIKTI IN EKSISTENCIALNA PRAZNINA

Medtem ko klasične psihološke teorije pogosto razlagajo duševne stiske kot posledico not-
ranjih psihodinamičnih konfliktov ali biokemičnih neravnovesij, eksistencialna terapija 

uvaja drugačen pogled – noogene konflikte. Ti izvirajo iz duhovne razsežnosti človeka, natančne-
je iz iskanja (ali izgube) smisla (Frankl, 1984), in ne nastanejo zaradi travm iz preteklosti, temveč 
zaradi neizpolnjene volje do smisla v sedanjosti. Ko človek ne najde pomena v svojem delu, od-
nosih ali trpljenju, se sooči z notranjo praznino, ki jo Frankl imenuje eksistencialna praznina. Ta 
se danes kaže v razširjenih občutkih apatije, dolgčasa, depresije in izgube motivacije. Pojavi se 
paradoks: kljub temu da ima posameznik več svobode in možnosti kot kdaj koli prej, se pogosto 
počuti izgubljenega in brez notranje usmeritve. (Yalom, 1980) Frankl je opozoril, da sodobni 
človek ni več vpet v tradicionalne vrednostne sisteme ali verske okvire, zato se mora z vpraša-
njem smisla spopasti sam – kar je obenem izziv in priložnost. (Frankl, 2006)

Noogeni konflikti niso znaki bolezni, temveč klic k rasti. Za razliko od nevrotičnih simptomov, 
ki jih usmerja nezavedno, gre pri noogenih stiskah za zavestno doživljanje praznine, ki kliče po 
odgovoru. Eksistencialna terapija zato ne »zdravi« smisla, ampak posamezniku pomaga, da ga 
odkrije sam – v vsakodnevnih dejanjih, izzivih in celo v trpljenju. Ravno ta zmožnost, da smisel ni 
nekaj, kar prejmemo, temveč nekaj, kar ustvarimo, je temelj Franklovega pojmovanja duševnega 
zdravja.

V tem kontekstu eksistencialna praznina ni patologija, temveč posledica človekove zmožnosti 
za svobodno izbiro. Kot je zapisal Frankl: »Ko človek ne ve več, zakaj živi, se mu tudi vsak kako zdi 
pretežak.« (Frankl, 1984, str. 106) Ta citat jedrnato zajame bistvo eksistencialne terapije: pomaga-
ti posamezniku najti tisti »zakaj«, ki daje smisel tudi najbolj bolečim »kako« v življenju.

5.	 EKSISTENCIALNA TERAPIJA IN VEROVANJE

Čeprav eksistencialna terapija ni religiozna metoda, temveč psihoterapevtski pristop, je Viktor 
Frankl pogosto poudarjal, da človekova potreba po smislu presega materialno in psihološko 

raven ter pogosto posega v duhovno razsežnost. V tem oziru je mogoče vzpostaviti številne vzpo-
rednice med eksistencialno terapijo po Franklu in krščansko antropologijo, zlasti pri razumeva-
nju trpljenja, svobodne volje in odgovornosti do življenja.

Tako eksistencialna terapija kot krščanska vera priznavata trpljenje kot neizogiben del človeš-
ke izkušnje, vendar ne kot nesmiselno ali zgolj destruktivno. Frankl poudarja, da lahko človek 
tudi v neizogibnem trpljenju najde smisel – če ga sprejme z notranjo držo, ki presega pasivno 
vdanost. Podobno krščanska tradicija trpljenje vidi kot priložnost za duhovno zorenje, očiščenje 



64  TRETJI DAN	 2025  2

in celo sodelovanje z Božjim odrešenjskim delovanjem. (prim. Rim 5,3–5). V obeh pogledih je 
trpljenje prostor svobode in izbire odnosa, ne zgolj pasivna usoda.

Franklova eksistencialna terapija temelji na ideji, da je človek svobodno bitje, ki se lahko – 
kljub okoliščinam – odloči za lastno notranjo držo. (Frankl, 1984) Tudi krščanska vera poudarja 
svobodno voljo kot dar in odgovornost: človek je poklican, da svobodno izbere med dobrim in 
zlim ter s svojimi dejanji sodeluje v Božjem načrtu. Obe perspektivi se tako ujemata v prepriča-
nju, da človek ni žrtev determinizma, temveč duhovno bitje, sposobno preseganja samega sebe.

Pojem smisla je osrednji tako v eksistencialni terapiji kot v krščanski teologiji. Pri Franklu 
je smisel nekaj objektivnega: obstaja zunaj posameznika, vendar ga mora vsak sam odkriti. V 
krščanski misli ima smisel življenja svoj temelj v Bogu: življenje ima vrednost zato, ker je dano od 
Boga in je usmerjeno k večnosti. Obe perspektivi človeka nagovarjata k preseganju samega sebe 
in k iskanju odgovora, ki presega zgolj ugodje, uspeh ali psihološko ravnotežje.

Frankl nikoli ni želel mešati psihoterapije z vero, a ni zanikal, da je duhovna razsežnost člo-
vekovega obstoja odprta tudi za religiozno doživetje. »Ne trdim, da je religiozna vera pogoj za 
duševno zdravje, toda prepričan sem, da lahko religiozna vera k duševnemu zdravju prispeva«, je 
zapisal. (Frankl, 2006, str. 37). V tem duhu logoterapija ne vodi k veri, vendar pusti prostor zanjo, 
saj priznava, da je človekov odgovor na smisel pogosto tudi religiozen.

6.	 SIMPTOMI EKSISTENCIALNE PRAZNINE DANES: DEPRESIJA, 
ANKSIOZNOST, BREZVOLJNOST

V sodobni psihoterapevtski praksi se vse pogosteje srečujemo s klienti, ki poročajo o simp-
tomih, ki presegajo tradicionalne diagnostične kategorije. Čeprav se ti simptomi pogosto 

umeščajo pod okvire depresije, anksioznosti ali izgorelosti, mnogi terapevti ugotavljajo, da v nji-
hovem jedru tičijo globlji, eksistencialni problemi – občutki praznine, izgube smisla in notranje 
nepovezanosti s sabo ali svetom. (Yalom, 1980)

Eksistencialna terapija na depresijo ne gleda zgolj kot na kemično neravnovesje ali kognitivno 
izkrivljanje, temveč kot posledico izgube življenjskega smisla. Viktor Frankl je zapisal, da »trplje-
nje preneha biti trpljenje v trenutku, ko najde svoj pomen« (Frankl, 1946).

Mnogi posamezniki, zlasti v sodobni, potrošniško naravnani družbi, se soočajo s krizami 
smisla, saj zunanji cilji (uspeh, denar, status) ne zagotavljajo notranje izpolnitve. Ko ti cilji od-
povejo, se pojavi eksistencialna praznina, ki se pogosto kaže v obliki depresije – ne kot žalost, 
temveč kot otopelost, brezvoljnost in notranja paraliza. Eksistencialna anksioznost ni patološka, 
temveč naravna posledica človeške svobode. Ko se posameznik zave, da je svoboden in odgovo-
ren za svoje izbire, ga lahko zajame tesnoba – ne kot strah pred konkretnimi dogodki, temveč kot 
globoka negotovost glede lastnega bivanja. (May, 1950)

V današnjem svetu neskončnih možnosti in stalne potrebe po samouresničitvi mnogi doživ-
ljajo tovrstno anksioznost kot paralizirajočo – bojijo se, da bodo izbrali »napačno« pot ali da nji-
hova življenja ne bodo »dovolj dobra«. V terapiji to razumemo kot klic k avtentičnemu življenju, 
ki pa zahteva soočenje s temeljno negotovostjo obstoja.

Brezvoljnost, ki jo klienti pogosto opisujejo kot »nič več mi ni do ničesar«, je eden izmed 
najbolj subtilnih, a bolečih izrazov eksistencialne praznine. Gre za izgubo notranjega ognja, ob-
čutek, da življenje nima več pravega okusa. Takšna apatija ni zgolj posledica utrujenosti, temveč 
znak odtujenosti – od lastnih vrednot, čustev in avtentičnih želja. (Boss, 1979) Brezvoljnost tako 
postane alarm, ki opozarja na potrebo po poglobljenem raziskovanju osebnega smisla in vrednot, 
ne pa le po zunanji motivaciji.



65PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

Eksistencialna terapija odgovarja na te simptome s povabilom k iskanju lastne resnice, k 
raziskovanju osebnega pomena in k sprejemanju neizogibnosti negotovosti in minljivosti. Te-
rapevtski proces ni usmerjen v »odpravo simptomov«, temveč v pomoč klientu, da se sooči z 
eksistencialnimi danostmi (smrt, svoboda, osamljenost, smisel) in jih integrira v svoje življenje. 
(Yalom, 1980) V tem kontekstu depresija, anksioznost in brezvoljnost niso zgolj težave, ki jih je 
treba »odpraviti«, temveč povabila k notranjemu raziskovanju in rasti.

7.	 VLOGA DRUŽBENIH DEJAVNIKOV: POTROŠNIŠTVO, INDIVIDUALIZEM, 
INFORMACIJSKA PRENASIČENOST

Eden od družbenih dejavnikov, ki veliko pripomorejo k izrazitemu porajanju simptomov eksis-
tencialne praznine v današnji družbi, je potrošništvo. Opredeljujemo ga kot življenjski slog 

sodobnega človeka, kot željo po neprestanem pridobivanju novih dobrin, in v današnjem svetu 
tržne družbe je takšna ideologija zelo razširjena, saj nas k potrošništvu spodbuja tudi gospodar-
stvo. Nenehna potrošnja dobrin, tako otipljivih kot neotipljivih, je sestavni del naših medosebnih 
odnosov. V potrošniškem svetu nekako proizvodnja sama ustvarja potrebe, ki jih ne nazadnje 
tudi sama zadovoljuje, in tako smo nenehno ujeti v začaran krog zapolnjevanja praznine, ki si 
jo sami ustvarjamo. S tem spoznanjem lahko tvorimo povezavo med eksistencialnim iskanjem 
smisla življenja in to eksistencialno dimenzijo potrošništva, ki jo ljudje prav tako uporabljamo 
pri iskanju osebne sreče. Tako se potrošniška miselnost širi tudi na področje naših medosebnih 
odnosov.

Hitro zadovoljivi, površinski odnosi, ki ne prinašajo dolgoročnih koristi. Pri vsem tem ima na 
našo podzavest največji vpliv oglaševanje, ki s pomočjo pogojenih refleksov - po želji še in boljše 
- hodi z roko v roki s potrošništvom. To nas podredi potrošniški miselnosti in nam vzbuja upanje, 
da nam bo z več in boljšimi stvarmi zrasla samozavest in da bomo pridobili spoštovanje drugih. 
Vse to zgolj ustvarja iluzijo sreče in osredotočenost na materialne vrednote in visok socialno- 
ekonomski status. Problem je torej v tem, da ljudje venomer iščemo nove potrebe, več bogastva 
in udobja, ne pa življenjskega smisla in smernic za izboljšanje kakovosti svojega življenja, kar 
posledično vodi v več dela, več izčrpanosti, stalno nezadovoljstvo in na koncu v občutek eksisten-
cialne praznine, saj ni nekega kvalitetnega, inteligentnega spraševanja po smiselnem obstoju. 
Že Frankl poudarja, da če ima človek smisel, nekaj, za kar živi, lahko prenese kar  koli. (Nedelcu, 
2021)

Eksistencialna praznina je lahko tudi posledica individualizma. Ta je v socialni psihologiji 
opredeljen kot družbena teorija, ki stremi k borbi za svobodo, pravice in neodvisno delovanje 
posameznika, v filozofiji pa doktrina, kjer velja, da so na tem svetu resnične le individualne stvari 
oz. da vsa dejanja izhajajo iz koristi posameznika in ne družbe kot celote. (Kezie, 2023)

Sodobni svet danes doživlja vrh individualistične, materialistične in narcistične kulture. Tak 
način življenja nam ustvarja občutek primanjkljaja nekega globljega smisla, ki ga je Frankl poi-
menoval eksistencialna praznina. Individualizem nas spodbuja, da se osredotočamo na uspeh, 
ki se meri v številu osebnih dosežkov, lastništvu določenih dobrin in v postajanje od družbe 
neodvisne svoje identitete. S to nenehno obremenjenostjo doseganja se povečuje tudi občutek 
odgovornosti in s tem anksioznost človeka.

Nenehno obremenjevanje s samim sabo privede do občutkov odtujenosti od globljega ži-
vljenjskega smisla; pretirana želja po samouresničitvi lahko namreč mnoge privede do samo-
izolacije. Protiutež temu je iskanje smisla – spoznanje, da je zgolj materialistični obstoj sebičen, 
nezadosten. Zaradi tega se mnogokrat dogaja, da ravno ta pretirani, ekstremni individualizem, 
ki povzroča eksistencialno praznino, spodbudi družbo h kolektivnemu iskanju smisla, k iskanju 



66  TRETJI DAN	 2025  2

globljega smisla onkraj samega sebe, ki ga, kot že omenjeno, pomagajo iskati tudi tradicionalne 
sfere in skupnosti, kot sta religija in družina. To kolektivno iskanje globljega smisla v kulturi 
individualizma lahko torej pomeni dober korak k integraciji osebnega in kolektivnega smisla, ki 
omogoča preseganje praznine. (Grant, 2017)

Eden pomembnih dejavnikov oz. vzrokov za občutek eksistencialne terapije pri človeku je 
tudi informacijska prenasičenost. Ta pojem predstavlja preobilico podatkov, novic, na splošno 
dražljajev, ki jih človek sprejema vsakodnevno, kar nemalokrat lahko povzroči dodatno poglobi-
tev eksistencialne praznine.

Ta dva pojava sodobne družbe sta med seboj povezana, saj informacijska prenasičenost lahko 
ovira pristno odločanje človeka, celo do te mere, da človek doživi paralizo odločanja – težave pri 
izbiri informacije, ponudbe, produkta itd. Ta občutek vodi v anksioznost in nezadovoljstvo, kar 
poglablja tudi občutek primanjkljaja namena, povečane zmede. Prevelika količina informacij 
lahko vodi v izgubljenost, preplavljenosti človeka, kar na koncu spet privede do miselnosti, da 
človek v vsem tem kaosu možnosti ni zmožen najti smisla svojega življenja.

Nenehna izpostavljenost razdrobljenim informacijam preprečuje globlje razmišljanje o do-
ločenih tematikah, zaradi česar posamezniki težje najdemo smisel v lastnih življenjskih izkuš-
njah. Informacijska prenasičenost nas torej na neki način sili v stalno konzumiranje informacij, 
namesto v aktivno ustvarjanje pomena naših odločitev in konec koncev življenja, kar, ponovno, 
lahko okrepi našo eksistencialno praznino. (Hassen, 2024)

Frankl je učil nasprotno, namreč da je naš smisel venomer treba iskati, na pa ga zgolj pasivno 
sprejemati. V množici vseh informacij je torej naša naloga prepoznati in odpraviti motnje, ki nas 
ovirajo pri doseganju nekega smiselnega premagovanja eksistencialne praznine v nas. 

Vse naštete družbene vplive bi lahko združili pod pojmom globalizacije sveta, zaradi katere 
se življenjski slogi potrošništva, individualizma in informacijske prenasičenosti sploh lahko 
širijo in drug drugega omogočajo. Globalna soodvisnost je mogoča zaradi dobre telekomunika-
cije, opredeljena pa je s potrošništvom in individualizmom. (Kustner in Scholtz, 2013) Svetovna 
globalizacija sicer ima mnoge prednosti, a hkrati omogoča hitro širjenje določenega življenjske-
ga sloga, ki pa ne prinaša nujno dobrih posledic za človeško mentalno zdravje, eksistencialno 
vprašanje.

8.	 PRIMERJAVA Z DRUŽBENIM DUHOM PO 2. SVETOVNI VOJNI

Če želimo bolje razumeti simptome eksistencialne praznine danes, se velja ozreti v obdobje 
neposredno po drugi svetovni vojni – čas, ko je eksistencialna terapija začela dobivati svojo 

sodobno obliko. Takratni družbeni duh je bil zaznamovan s kolektivno travmo, razpadom vre-
dnot in potrebo po ponovni vzpostavitvi smisla. V tem kontekstu so eksistencialni misleci, kot so 
Viktor Frankl, Rollo May in Irvin Yalom, oblikovali temelje terapevtskega pristopa, ki se ni ukvar-
jal zgolj s psihopatologijo, temveč z vprašanjem, kaj pomeni biti človek v svetu, ki se je zrušil.

Po vojni je bil duh časa zaznamovan z obnovo – ne le materialno, temveč tudi moralno in du-
hovno. Viktor Frankl je v svoji klasiki Man’s Search for Meaning (1946) poudaril, da je ljudi, ki so 
preživeli koncentracijska taborišča, pri življenju pogosto držal neki smisel ali cilj. Smisel ni bil 
razkošje, temveč temeljna eksistencialna potreba. Takratni čas je posameznika silil v konfronta-
cijo z mejo človeške trpežnosti, s smrtjo, z izgubo – in iz teh izkušenj je zrasla tudi notranja moč 
za iskanje novih temeljev bivanja.

V nasprotju z obdobjem po vojni današnji družbeni duh oblikujeta relativna materialna blagi-
nja in nenehna izbira. Eksistencialna vprašanja niso več povezana s fizičnim preživetjem, temveč 
z notranjo usmeritvijo – za kaj živim, ne zgolj, ali bom preživel. Današnji človek pogosto trpi 



67PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

zaradi tako imenovane »hipermodernosti«, ki se kaže v hitrih spremembah, fragmentaciji iden-
titet in izgubi tradicionalnih okvirov. (Bauman, 2000) Simptomi, kot so depresija, anksioznost in 
brezvoljnost, niso več posledica zgolj zunanjih okoliščin, temveč notranje praznine v svetu, kjer 
so vse poti odprte, a nobena ne zagotavlja pomena.

V 50. in 60. letih prejšnjega stoletja je bila eksistencialna terapija odgovor na kolektivno 
travmo, danes pa terapevti vse pogosteje srečujejo posameznike, ki trpijo zaradi t. i. tihega nihi-
lizma – občutka, da nič nima prave vrednosti, da ni več »velikih zgodb«, ki bi človeka usmerjale. 
(Lyotard, 1979) Medtem ko je bil Franklov človek soočen z realnostjo smrti in si je moral izboriti 
smisel, se sodobni posameznik pogosto izgublja v odvečnosti možnosti – in v tem kontekstu je 
brezvoljnost povsem logična posledica.

Primerjava povojnih in sodobnih razmer pokaže, da se eksistencialni simptomi razvijajo glede 
na širši družbeni kontekst. Medtem ko je bila eksistencialna praznina po vojni tesno povezana z 
obnovo in kolektivnim trpljenjem, je danes povezana s preobiljem, individualizmom in izgubo 
globljih orientacij. Eksistencialna terapija s tem ostaja aktualna, saj posamezniku pomaga ne le 
obvladovati simptome, temveč tudi oblikovati življenjski kompas v svetu, ki ponuja vse – a ne 
obljublja ničesar.

SKLEP

Sodobni človek je pred mnogimi izzivi, ki vztrajno otežujejo iskanje življenjskega smisla. 
Frankl, oče logoterapije, je poudarjal, da človeka motivira volja do smisla. Njegova izkuš-

nja koncentracijskih taborišč ga je namreč pripeljala do spoznanja, da ima posameznik vedno 
možnost izbrati svoj odnos do okoliščin, s čimer ustvarja smisel življenja. Pozival je, da se kljub 
trpljenju osredotočamo na prihodnost, odgovornost in iskanje pomena – prek dela, ljubezni ali 
odnosa do trpljenja. Logoterapija raziskuje noogene konflikte, ki izhajajo iz iskanja oz. izgube 
smisla, kar vodi v eksistencialno praznino oz. depresijo, anksioznost, brezvoljnost. Zakaj, če pa 
imamo ljudje toliko več svobode in možnosti kot kadar koli prej? Ne gre zanemariti, da bežimo 
od tradicionalnih sistemov, kar nas pušča same v iskanju smisla; pa življenjski stil potrošništva, 
informacijske prenasičenosti in individualizma nas tako okupira, da ne zmoremo prepoznati 
smisla svojega življenja. Vse to povečuje občutek odtujenosti in praznine, kar prispeva k tihemu 
nihilizmu v hipermoderni dobi. Torej, za kaj živiš ti?

REFERENCE
Bauman, Z. 2000. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.
Boss, M. 1979. Existential Foundations of Medicine and Psychology (S. Conway in A. Cleaves, prev.). New York: Aronson.
Frankl, V. E. 1984. Man’s Search for Meaning. New York: Simon and Schuster.
Frankl, V. E. 2006. The Doctor and the Soul: From Psychotherapy to Logotherapy (rev. izd.). New York: Vintage Books.
Grant, G. B. 2017. Exploring the Possibility of Peak Individualism, Humanity’s Existential Crisis, and an Emerging Age of Purpose. V: 

Frontiers in Psychology, 8.
https://www.frontiersin.org/journals/psychology/articles/10.3389/fpsyg.2017.01478/full (pridobljeno, 4. 6. 2025).
Hassen, M. Z. 2024. The Paradox of Choice: The Intersection of Freedom and Anxiety. V: International Journal of Philosophy, 12(4), 75–83.
https://sciencepublishinggroup.com/article/10.11648/j.ijp.20241204.13 (pridobljeno, 4. 6. 2025).
Kezie, C. C. 2023. Individualism Versus Collectivism: The Mediation of Human Solidarity. V: Oracle of Wisdom Journal of Philosophy and 

Public Affairs, 7(2). Lagos: Pan-Atlantic University.
https://www.acjol.org/index.php/owijoppa/article/view/3613/3536 (pridobljeno, 3. 6. 2025).
Kustner da Rocha, C. in Scholtz, F. 2013. Logo-Consciousness in a Globalised World. V: Vila-Chã, J. J. (ur.), Order and Disorder in the Age 

of Globalization(s): Philosophy and the Development of Cultures. Fourth World Congress of COMIUCAP.



68  TRETJI DAN	 2025  2

https://www.comiucap.net/wp-content/uploads/2022/05/26_Kustner-1.pdf (pridobljeno, 3. 6. 2025).
Lyotard, J.-F. 1979. La condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Paris: Les Éditions de Minuit.
Marshall, M. in Marshall, R. 2020. The Existential Victor Frankl: Meaning, Resilience, and the Search for Purpose. London: Routledge.
May, R. 1950. The Meaning of Anxiety. New York: Ronald Press.
May, R. 1958. The Origins and Significance of the Existential Movement in Psychology. New York: Random House.
Nedelcu, E. 2021. Consumerism Versus the Cultura of Existential Intelligence. V: Challenges of the Knowledge Society, 14(1), 972–977.
https://doaj.org/article/f96cff5cd5b94e5ca112a82e8be40eb8 (pridobljeno, 3. 6. 2025).
Novak, M. 2010. Eksistencialna analiza in psihoterapija. Ljubljana: Enologos.
Slovensko svetopisemsko društvo. 1996. Sveto pismo stare in nove zaveze (E. Babnik, ur.). Ljubljana: Družina.
Yalom, I. D. 1980. Existential Psychotherapy. New York: Basic Books.

Foto: Denis Končar



69PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

MARIJA MARUŠA KRAMLI MARMOLJA

V svetu, kjer je lažje biti odvisen 
kot ranljiv
In a World Where Dependency Is Easier 
than Vulnerability

Povzetek: Razlogov za zasvojenost je veliko, in verjetno nikoli ne bomo mogli izpostaviti enega 
samega vzroka kot odločilnega. Pomembno pa je, da se kot družba zavedamo svoje soudeleže-
nosti. Začeti moramo pri skupnosti, saj smo kot celota močni le toliko, kolikor znamo poskrbeti 
za najranljivejše. Zasvojenost ni le osebna izbira, temveč pogosto odgovor na globoko notranjo 
praznino in izgubo občutka smisla. V družbi, ki poveličuje uspešnost, hitrost in individualizem, 
človek zlahka izgubi stik s seboj in s temeljnimi odnosi. Rešitve morda še ne poznamo, vendar 
vsekakor ne leži v stigmi ali nadzoru, temveč v skupnosti, ki zna prisluhniti, držati skupaj in 
znova krepiti vero v druge, vase in v Boga. Odgovor je upanje. 

Ključne besede: zasvojenost, ontološki temelj, integracija sebstva, kulturna dezorientacija, not-
ranji stik, medosebne vezi

Abstract: There are many reasons for addiction, and we will probably never be able to pinpoint 
a single cause as decisive. However, it is important that we, as a society, are aware of our shared 
responsibility. We must start with the community, because we as a whole are only as strong as our 
ability to care for the most vulnerable. Addiction is not simply a personal choice but often a re-
sponse to a deep inner emptiness and a loss of meaning. In a society that glorifies success, speed, 
and individualism, it is easy to lose touch with oneself and with fundamental relationships. Even 
though we may not yet know the solution, it certainly does not lie in stigma or control, but rather 
in a community that knows how to listen, hold together, and reaffirm faith in others, in oneself, 
and in God. The answer is hope.

Keywords: addiction, ontological foundation, integration of the self, cultural disorientation, 
inner contact, interpersonal bonds



70  TRETJI DAN	 2025  2

UVOD

Središče, v katerem še danes živi dediščina velike filozofske misli in kjer se kot možnost priho-
dnosti znova odpira temeljna izkušnja evropskega človeka, je sama bit, razumljena kot zgodo-

vinska in izvorna resnica. Bit se ne razkriva kot nespremenljiva entiteta, temveč kot dogodek, ki 
se uresničuje v zgodovinskem dogajanju, tudi in predvsem v našem času. S tem nismo preprosto 
pasivni opazovalci zgodovine, temveč njeni aktivni udeleženci, saj kot dediči biti obenem nada-
ljujemo in soustvarjamo njen smisel. To razumevanje je osrednje za tisto, kar je Martin Heidegger 
poimenoval mišljenje zgodovine biti. Gre za mišljenje, ki se udejanja v obliki fenomenologije in 
hermenevtike, ne kot tehnična metoda, temveč kot temeljni način razkrivanja resnice iz izku-
stva same biti. Heidegger tu ne zastopa le ene izmed mnogih poti sodobne misli, temveč nakaže 
možnost resničnega mišljenja v času, ki ga zaznamujejo eksistencialna nepristnost, pozaba biti, 
izguba ontološke orientacije in navidezna samozadostnost postmodernega človeka. Ključnega 
pomena je ponovno premisliti razmere sodobnega bivanja, v katerih se vedno bolj očitno kaže 
razpad osnovnih eksistencialnih struktur. 

Ena izmed najbolj zgovornih oblik tega razpada je pojav sodobnih zasvojenosti, ki jih je 
mogoče razumeti ne le kot psihološke ali družbene patologije, temveč kot simptome globlje, 
ontološke izgube temeljnega stika z bitjo. Prehod v ontološko razsežnost človeka postaja ena 
najzahtevnejših eksistencialnih nalog današnjega časa. Ne gre za pridobivanje dodatnega znanja 
ali informacij, temveč za temeljito preusmeritev človekovega bistvenega načina bivanja. Ta pre-
obrazba ne izhaja iz zavestnega načrtovanja ali voljnega delovanja in je tudi ni mogoče usvojiti 
skozi običajne procese učenja. Gre za dogodek, ki odpira nov prostor ontološke izkušnje, onkraj 
ustaljenih načinov razumevanja in nadzora. Zato se postavlja vprašanje, od kod izvira možnost 
tako globoke preobrazbe človekovega bivanja. Kdo sploh je človek in kaj pomeni biti v času, ko je 
ogrožen sam ontološki temelj njegovega obstoja? (Urbančič 2004, 34–35) 

BIVANJSKA PRAZNINA IN BEG V ZASVOJENOST

Bit človeka kot posameznika in skupnosti ter bit vsega bivajočega v vsaki zgodovinski epohi 
pridobi edinstven in nezamenljiv značaj. Vsaka doba oblikuje svoj svet s svojim redom, 

svojo podobo človeka in svojo versko ali sekularno usmerjenostjo. Zgodovina je zaporedje teh 
epoh smisla biti, pri čemer se z vsakim obdobjem spremenita tudi način bivanja in razumevanje 
samega sebe ter sveta. Bit ni nekaj nespremenljivega, temveč se skozi zgodovino razkriva v raz-
ličnih oblikah, ki določajo človekovo bivanje. Njen pojav ni posledica znanstvenega napredka, 
temveč se ta v takšnih pogojih šele lahko razkrije. Ko se neka doba izčrpa, z njo ugasne tudi 
njeno razumevanje biti, a prav v tem zatonu se odpira možnost novega začetka. Tak prehod ni 
plod volje, temveč izhaja iz same biti, kot mišljenje, ki ga je v središče filozofije znova postavil 
Heidegger. Danes se ta spopad z resnico odvija v času razkroja temeljnih razmer bivanja. Ravno 
znotraj tega miselnega prostora se odpira ključno vprašanje izgube človekove domačnosti v 
svetu in hkrati možnosti vzpona nove zgodovinske človeškosti. (Urbančič 2004, 37–39) V sodob-
nem industrializiranem svetu, kjer naraščajo samota, stres, gospodarska negotovost in socialna 
neenakost, se poglablja obup, ki je pogosto vzrok za zasvojenost z drogami. Ljudje se k uporabi 
prepovedanih substanc ne zatečejo zaradi moralne šibkosti ali bolezni, temveč pogosto kot 
odziv na psihološke in socialne stiske. Posledično zasvojenost zahteva celostno obravnavo in ne 
enostransko kaznovanje. Vzemimo za primer Portugalsko, ki je dekriminalizirala posedovanje 
majhnih količin prepovedanih substanc, namesto tega pa se osredotoča na zdravljenje ter tako 
nasprotuje strožjim represivnim ukrepom, kot jih poznajo ZDA ali Filipini, kar odraža različne 



71PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

paradigme v pristopih k reševanju resne družbene problematike. (Maté 2022, 21–26) Zasvoje-
nost nastaja v prepletu številnih dejavnikov, vendar jo v svojem bistvu pogosto sproži motena 
čustvena dinamika. Gre za stanje, ki ne privede zgolj do kompulzivnega vedenja, temveč tudi do 
postopnega umika posameznika iz družbe. Lahko bi jo razumeli kot bolezen čustev in čustvene 
komunikacije. Temeljni pogoji za njen razvoj so zasidrani že v zgodnjem otroštvu, v kontinui-
ranem čustvenem doživljanju, ki otroka povezuje z njegovim okoljem. Če ta vez ne temelji na 
varnosti in odzivnosti, lahko otrok razvije načine prilagajanja, ki v odraslosti postanejo plodna 
tla za zasvojenost. (Tonioni 2013, 159) Najpomembnejša lekcija, ki se jo otrok nauči, je, ali je za 
starše pomemben. Če se starši ne odzivajo na njegova čustva, otrok začuti, da ni pomemben, kar 
vodi v iskanje varnosti in pozornosti skozi dosežke ali na druge načine. Tako se kasneje trudi 
nadoknaditi pomanjkanje samospoštovanja, ki je bilo v otroštvu okrnjeno. (Lamovec 1995, 303) 
»Zasvojenosti izvirajo iz zatrte ljubezni, iz naše zatrte sposobnosti ljubiti otroke tako, kot jih 
je treba ljubiti, iz naše zatrte sposobnosti ljubiti same sebe in drug drugega v skladu z našimi 
potrebami. Odpiranje src je pot do ozdravitve zasvojenosti – prebujanje sočutja do bolečine v 
sebi in do bolečine povsod okrog nas.« (Maté, 2022) Največja napaka naše družbe je bila, da 
smo mladim zapustili svet brez trdnih temeljev vrednot in ljubezni. Njihova nemirna iskanja 
in občutljivost so plod pomanjkanja notranje varnosti. Prevaranti jim ponujajo kratkotrajne 
občutke sreče, ki pa jim na dolgi rok prinašajo le praznino in razočaranje. Kot družba moramo 
najti močan odgovor in ponuditi pravi smisel, saj brez njega mladi ostajajo izgubljeni. (Gržan 
1999, 3–4) 

SEBSTVO MED NOTRANJIMI GLASOVI

Človekovo bivanje poteka v več razsežnostih, med katerimi izstopajo biološko okolje, medo-
sebni odnosi ter odnos posameznika do samega sebe. Medosebni odnosi naj bi temeljili na 

dialogu, vendar se pogosto zvedejo na formalne, tekmovalne ali napete oblike, kar zmanjšuje 
njihov podporni namen. Odnos do sebe je notranje strukturiran in pogosto razklan, saj posa-
meznik v sebi doživlja nasprotujoče si težnje in glasove. Obstaja tudi odnos do kolektiva, kjer 
se posameznik lahko odreče lastni avtonomiji v prid skupinski identifikaciji, kar lahko vodi v 
izgubo občutka osebne odgovornosti. Viktor Frankl opozarja, da za duševno zdravje ni dovolj le 
zadovoljevanje osnovnih potreb, ampak je ključnega pomena prisotnost duhovnega smisla, ki 
presega posameznika. V njegovi odsotnosti se pojavi bivanjska praznina, zaznamovana z občut-
ki notranje praznosti, izgubljenosti in eksistencialne neizpolnjenosti. (Lamovec 1995, 126–127) 
Dinamika med organizmom in okoljem ustvarja prostor, kjer se lahko odvijata tako rast kot 
preizkušnja. Stiska, ki se v tem procesu pojavi, ni nujno zgolj ovira ali bolečina, temveč lahko 
postane pomemben signal za razvoj sebstva. Dihotomija med subjektivnim jazom in okolico ni 
stabilna danost, temveč je pogojena z izkušnjami. Sebstvo pri tem deluje kot aktiven in odziven 
sistem, ki presoja, kaj podpira njegovo celovitost in kaj jo ogroža, ter na podlagi tega izbira smer 
delovanja. Te odločitve pogosto niso povsem zavestne, saj imajo pomembno vlogo tudi nezave-
dni deli, ki vplivajo na naše odzive in doživljanje. Ko stisko prepoznamo ne le kot breme, temveč 
kot sporočilo ali klic k spremembi, lahko v njej najdemo priložnost za rast, za oblikovanje novih 
meja in globlje povezanosti s samim seboj. (Žorž 1995, 20) Naša notranja mnogoterost ni znak, 
da je z nami nekaj narobe. Gre za naraven del naše zavesti. V sebi nosimo različne dele, nekateri 
izmed njih nas skušajo zaščititi, drugi nosijo bolečino, tretji si želijo, da rastemo. Zaradi teh razlik 
v nas včasih čutimo notranje napetosti, a to ne pomeni, da smo šibki. Družbeni diskurzi pogosto 
spodbujajo ideal notranje enotnosti, pri čemer je notranja pluralnost pogosto interpretirana kot 
fragmentacija, ki jo je treba preseči ali utišati. A resnično zdravljenje se začne takrat, ko vsak del 



72  TRETJI DAN	 2025  2

sebe začnemo sprejemati kot pomemben del naše človeškosti. (Schwartz 2024, 21–23) Kot pravi 
Viktor Frankl: »Niso pomembne značilnosti našega značaja niti težnje in nagoni sami po sebi, 
temveč odnos, ki ga zavzamemo do njih. Zmožnost zavzeti takšen odnos pa nas dela človeške.« 
(Maté 2022, 471)

OBLIKOVANJE JAZA

Doživljanje ni zgolj pasivna recepcija dražljajev iz zunanjega okolja, temveč kompleksna, 
dinamična in strukturirana psihološka funkcija, v kateri se prepletajo zunanje okoliščine 

ter notranje vsebine, kot so spomini, telesni občutki, prepričanja in čustva. Ta proces omogoča 
vzpostavitev celostne subjektivne izkušnje posameznika v svetu, pri čemer ima ključno vlogo 
metadoživljanje, sposobnost sočasnega doživljanja in reflektivnega opazovanja lastnih notranjih 
stanj. Gre za integrativni mehanizem, ki pretekle izkušnje povezuje s sedanjim trenutkom in 
prispeva k oblikovanju pomena ter usmerjanju delovanja. Posameznik se tako ne odziva zgolj 
avtomatično ali refleksno, temveč na način, ki je eksistencialno umeščen in notranje smiseln. 
Zavedanje notranjih in zunanjih dražljajev odpira prostor za psihološko preobrazbo, večjo avto-
nomijo in razvoj pristnega občutka notranje svobode. (Žorž 1995, 22) V tem kontekstu je zazna-
vanje neločljivo povezano z doživljanjem, ki presega zgolj registracijo zunanjih dražljajev in se 
uresničuje kot aktivna integracija notranjih psihičnih vsebin z zunanjim svetom. Posameznik 
ne zaznava resničnosti kot objektivno danost, temveč jo soustvarja skozi notranje strukture 
pomena, ki so pogojene z izkušnjami, telesnimi občutki, spomini in prepričanji. Ključno vlogo 
pri tem ima sposobnost metadoživljanja, ki omogoča refleksijo lastne izkušnje ter vzpostavitev 
notranje koherence med tem, kar posameznik občuti, in tem, kar zaznava. Takšno oblikovanje 
izkušnje ustvarja temelje za notranjo orientacijo in odgovorno etično delovanje, saj posameznik 
ne deluje več na podlagi impulzov ali zunanjih pričakovanj, temveč iz zavestno oblikovane-
ga odnosa do sebe, sveta in drugega. Vrednote pri tem ne nastopajo le kot abstraktna merila, 
temveč kot utelešeni orientacijski vzorci, ki usmerjajo doživljanje in omogočajo vzpostavljanje 
globlje osebne in medosebne smiselnosti. (Peterson 2025, 20–23) Ontološka negotovost, kot jo 
opisuje Laing, predstavlja temeljno motnjo v občutku ločenosti in celovitosti jaza. Posameznik, 
pri katerem so meje med notranjim jazom in zunanjim svetom zabrisane, izgublja občutek var-
nosti in stabilne identitete, kar vodi v doživljanje telesa kot tujega, zmanjšano spontanost ter 
občutek derealizacije vsakdanjega življenja. V takem stanju notranje doživljanje postane edini 
še dostopen vir izkušnje, vendar brez jasnih meja in relacijske opore ne zadostuje za vzpostavitev 
trajnejše psihične koherence. Ontološka gotovost se zato kaže kot ključna podlaga za celostno 
in pristno bivanje v svetu. (Lamovec 1995, 128) Kot nadaljevanje ontološke negotovosti se lahko 
pojavi konfluenca, ki ne pomeni zgolj izgube meja med posameznikom in okoljem, temveč tudi 
zlitje notranjih funkcij in impulzov, ki bi morali ostati ločeni. Ta pojav je normalen pri novoro-
jenčkih, ki še razvijajo sposobnost ločevanja sebe od zunanjega sveta. Ko pa se te meje zabrišejo 
pri odraslih, posameznik izgubi jasno razločevanje med tem, kar doživlja, in tem, kar ga ščiti, kar 
vodi v notranjo dezorganizacijo, kronično napetost in psihosomatske simptome. Telo in psiha 
izgubita notranjo usklajenost, kar kaže na razpad temeljne strukture jaza. V takšnem stanju zgolj 
odpravljanje simptomov ni zadostno, temveč je potrebno postopno obnavljanje notranjih meja, 
diferenciacije in utelešene izkušnje jaza. Šele s ponovnim stikom z lastnimi občutki, potrebami 
in telesnostjo lahko posameznik začne vzpostavljati stabilnejši občutek sebe kot celostnega in 
avtonomnega subjekta. (Žorž 1995, 27–28) 



73PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

ISKANJE SMISLA

Vsak medosebni odnos lahko prispeva k potrditvi ali zanikanju posameznikovega doživlja-
nja. Sprejemanje in validacija čustev sta ključna dejavnika pri oblikovanju notranje stabil-

nosti ter občutka varnosti in samovrednotenja. (Lamovec 1995, 130) Pomembno je prepoznati, 
da vzgojno-izobraževalno okolje ne vpliva le na kognitivni razvoj, temveč tudi na oblikovanje 
posameznikovega notranjega sveta. Odnosi, ki jih mladi vzpostavljajo z učitelji, lahko ključno 
prispevajo k občutku sprejetosti, varnosti in samovrednotenja. Učitelj, ki zna začutiti in potrditi 
doživljanje učenca, vzpostavlja prostor, v katerem se učenec lahko razvija kot celovita osebnost. 
Takšen odnos presega zgolj prenos informacij, saj postane vzajemni proces oblikovanja človeč-
nosti, kjer je validacija čustev temeljna za razvoj etične orientacije, psihološke stabilnosti in spo-
sobnosti za samostojno presojanje. (Gržan 1999, 25) Mladi danes pogosto živijo s težavami, ki so 
posledica prevelike zaščite in pomanjkanja odpornosti. Svet je krut, a ravno zato je pomembno, 
da se mladi naučijo soočati z realnostjo in iskanjem smisla, ki presega površinske vrednote. Brez 
vere, bodisi v Boga ali vsaj v temeljne vrednote, ostajajo izgubljeni in ranljivi. (Gržan 1999, 31–32) 
Ko ljudstvo izgubi vero, izgubi tudi svojo usmeritev in temeljni občutek smisla. Vera ni zgolj ab-
strakten pojem, temveč notranja gonilna sila, ki omogoča kolektivno povezanost, odpornost in 
orientacijo v času negotovosti. V njeni odsotnosti se začne razpad skupnosti. Takrat nastopi kaos, 
ki ga spremljata razkroj vrednot in izguba osebne ter skupne identitete. Ljudje, oropani zaupanja 
v višji smisel, postanejo ujeti v stanje strahu, dvoma in pasivnosti, kjer se vloge žrtev in zatiralcev 
pogosto prepletajo. Tisti, ki še ohranjajo vero in notranjo držo, postanejo tarča posmeha, saj nji-
hova prizadevanja motijo prevladujoče razpoloženje obupa. Ravno v takih okoliščinah postane 
vera odločilna za preživetje posameznika in skupnosti. Pot do obljubljene dežele ni le politična 
ali zgodovinska, temveč predvsem moralna in psihološka pot, ki zahteva vztrajnost, zvestobo 
notranjemu poslanstvu ter pripravljenost na skupno odgovornost. Le tako je mogoče preseči 
razpad in najti pot k svobodi, rasti ter ponovni vzpostavitvi človeškega dostojanstva. (Peterson 
2025, 399–410) V iskanju presežnega smisla in notranje usmeritve vest presega vlogo moralnega 
korektiva ter deluje kot ustvarjalna sila, ki spodbuja rast, pogum in preseganje samega sebe. To je 
notranji klic k zavestnemu prevzemanju odgovornosti za lastno življenje in vlogo v svetu. Človek 
kot bitje, ki presega biološko danost, si naravno prizadeva postati gospodar svojega bivanja, ne 
zaradi potrebe po nadzoru, temveč zaradi želje po smiselni in vrednotno zasidrani eksistenci. 
Slediti tej usmeritvi pomeni doživljati svet kot poklicanost, kjer se odpirajo možnosti etičnega in 
duhovnega zorenja. Življenjska zgodba postane prostor prepoznavanja višjega reda in odgovor-
nega sodelovanja z njim, kar presega posamezne koristi in se umešča v širšo duhovno strukturo 
sveta. (Peterson 2025, 24)

KO RANLJIVOST POSTANE MOČ

Zasvojenost se širi kot tiha epidemija, ki je v naši družbi pogosto spregledana ali prikrita. 
Čeprav je njen vpliv široko razširjen, se mnogi še vedno izogibajo odprtemu priznanju pro-

blema. Le s soočenjem z resnico lahko začnemo iskreno ukrepati v upanju iskanja rešitve. (Gržan 
1999, 23) Iskanje zunanjih virov smisla in olajšanja pogosto vodi v začaran krog zasvojenosti, ki 
ni vezan zgolj na določene predmete ali vedenja, temveč predvsem na odnos do njih. Notranja 
praznina, ki jo posameznik skuša omiliti s skrajnostmi, ostaja neizpolnjena, saj zunanji dražljaji 
ne morejo zapolniti globljega občutka nesmisla. Praznina sama po sebi ni problematična, temveč 
predstavlja neizogiben del človeške izkušnje, ki pa jo pogosto poskušamo prezreti ali zamenjati 
za lastno identiteto. Zavestno sprejemanje te praznine, brez paničnega bega, zahteva pozornost, 



74  TRETJI DAN	 2025  2

potrpežljivost in notranjo voljo, kar omogoča začetek procesa integracije in zdravljenja. Tako za-
svojenost ni zgolj izraz površinskega problema, ampak odraz globljih eksistencialnih izzivov, kjer 
preživetje trenutka postane temeljni cilj na poti k obnovi celovitosti posameznika. (Maté 2022, 
289–295) Notranja odrezanost ustvarja začaran krog, v katerem posameznik išče zadovoljstvo in 
smisel v zunanjih virih, a ti ne zadostijo globljim potrebam. Vztrajanje v takšnem stanju vodi v 
nadaljnjo izgubo stika s seboj, kar poglobi občutek praznine in notranje nemirnosti. Kljub temu 
pa vsak posameznik nosi v sebi del nepoškodovanega notranjega jaza, ki je sposoben za poveza-
vo in okrevanje. Proces zdravljenja se prične s sprejemanjem lastne bolečine in ranljivosti, kar 
omogoči postopno umiritev lačnega duha in ponovno vzpostavitev notranjega ravnovesja. Tako 
se odpira pot k celostni integraciji in pristnejšemu doživljanju samega sebe. (Maté 2022, 39–42) 
Notranja odrezanost in iskanje zadovoljstva v zunanjih virih sta pogosto povezana z zgodnjimi 
izkušnjami navezanosti, ki pomembno vplivajo na nevrobiološki razvoj posameznika. Razvoj 
dopaminskih in opioidnih sistemov, limbičnega sistema ter možganskih struktur, odgovornih 
za uravnavanje čustev in stresa, je odvisen od kakovosti odnosa s skrbniki. Izguba varne nave-
zanosti zmanjša ključne nevrotransmiterje, kar otežuje aktivacijo uma in prilagajanje na izzive. 
Otroci brez čustvene varnosti razvijejo manj prilagodljive vzorce vedenja, ki ovirajo zdrav psiho-
loški razvoj. Ta ranljivost povečuje dovzetnost za psihoaktivne snovi, ki začasno olajšajo stisko in 
lahko privedejo do zasvojenosti. Zasvojenost ni le beg pred bolečino ali vprašanje izbire, temveč 
izraz ranjenega temelja doživljanja sveta, ki zahteva celosten pristop k zdravljenju. (Maté 2022, 
261–275) Če posameznik ne zna postaviti meja zunanjim pričakovanjem, četudi dobronamernim, 
njegova potrditev izgubi pristnost. Brez notranje diferenciacije in avtonomnega odnosa do sebe 
odločanje nima ontološke teže in postane zgolj odzivno in pogojeno. Okrevanje iz zasvojenosti 
presega spremembo vedenja ter zahteva globoko zavedanje in notranjo transformacijo. Zasvo-
jeni jaz je pogosto ohromel in pod notranjim stresom, kar vodi v zanemarjanje čustev, potlače-
vanje avtentičnega izraza ter zanikanje temeljnih potreb po ustvarjalnosti, smislu, povezanosti 
in intimnosti. Ti elementi so ontološki temelji človekovega bitja, ki so v zasvojenosti pogosto 
razrahljani ali neizoblikovani. Tako kot v ekologiji ni dovolj, da odstranimo neželene rastline, 
temveč moramo ustvariti pogoje za rast, tudi v okrevanju ni dovolj opustiti na zasvojeno vedenje, 
temveč je treba vzpostaviti pogoje za ponovno utelešenje in utemeljitev v resničnem jazu. Re-
snična treznost pomeni več kot abstinenco; pomeni vzpostavitev polne avtonomije in celovitosti. 
Šele takrat lahko posameznik s sočutjem pogleda na svoj pretekli zasvojeni jaz kot na ranjen, 
pogojen in razcepljen del svoje zgodbe ter priznava njegovo omejenost brez obsodb, podobno kot 
lik Ostržka. »Kako trapast sem bil, ko sem bil lutka.« To ni obsojanje, temveč priznanje, da je bil 
nekoč naš jaz votel, pogojen in izgubljen ter da sedaj znova postaja celovit. (Maté 2022, 481–486) 
Razločevanje med notranjimi deli osebnosti in bremeni, ki jih ti deli nosijo, ponuja bistven okvir 
za poglobljeno razumevanje zasvojenosti. Namesto da odvisnost obravnavamo kot znak razkro-
jene enotne identitete, jo lahko razumemo kot izraz kompleksne notranje dinamike, v kateri po-
samezni deli, pogosto motivirani z željo po zaščiti ali omilitvi bolečine, prevzemajo vzorce vede-
nja, ki se navzven kažejo kot destruktivni. Zasvojeni del pogosto funkcionira kot notranji varuh, 
ki skuša zagotoviti preživetje v pogojih čustvenega in psihičnega stresa. Terapevtski pristop, ki 
takšne dele prepoznava in vključuje, odpira prostor za sočutje in dialog, kar omogoča postopno 
preoblikovanje notranjih konfliktov. Namesto zatiranja zasvojenosti ta način dela spodbuja spre-
jemanje in integracijo, kar vodi do večje notranje povezanosti ter krepitve občutka celovitosti in 
avtonomije posameznika. (Schwartz 2024, 37–38) Namesto da zatiramo problematične dele sebe, 
jih moramo začeti poslušati ne skozi analizo, temveč s prisotnostjo, ki dopušča razkritje resnice, 
tudi če ni prijetna. Notranji glasovi in destruktivni vzorci so pogosto ranjeni deli, ki želijo biti 
slišani in vključeni. Če obravnavamo le simptome brez razumevanja globljih vzrokov, se začarani 



75PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA

krog ponavlja. Sprememba zahteva premik od zavračanja k sprejemanju, od kontrole k razume-
vanju in od izolacije k povezanosti. Bolečina in izguba stika z notranjo svetlobo sta klic k vrnitvi 
k občutku celovitosti, ki daje smisel bivanja. Potrebujemo nov pogled na človeka kot bitje odnosa 
in povezanosti in ne le kot izolirano bitje. Današnja stanja so izraz razpada ontološkega temelja, 
izgube stika s sredino, kjer se razkrivata resnica in smisel. Zato moramo ustvariti prostor, kjer 
temni deli niso sovražniki, ampak nosilci pozabljene svetlobe, ki kličejo k ponovni povezanosti s 
samim seboj, skupnostjo ter svetom. (Schwartz 2024, 15–17)

SKLEP

Presumpcija, da bi vojna lahko končala vse vojne, se je izkazala za zmotno, saj se principa so-
vražnosti in nadzora, značilna za vojskovanje, pogosto prenaša tudi na druga družbena pod-

ročja. Tako danes govorimo o »vojni proti raku«, »vojni proti revščini« ali »vojni proti drogam«, 
kar razkriva globoko zakoreninjen vzorec zatiranja namesto pristopa, ki bi temeljil na celjenju in 
razumevanju. Namesto da bi k težavam pristopali z negovanjem, podporo in odnosno občutlji-
vostjo, se še vedno zatekamo k strategijam ločevanja, kontrole in obsodbe, tudi v primeru človeš-
ke stiske. Posamezniki, ki trpijo, ne potrebujejo represije, temveč varen prostor, v katerem lahko 
obstajajo brez stigmatizacije, izključevanja ali prisilnega prilagajanja normam. Paradoksalno 
pa so pogosto prav strokovnjaki, katerih poklic temelji na sočutju, tisti, ki zaradi sistemskih 
pritiskov, formalnih pričakovanj in institucionalnih norm izgubijo stik z empatijo in ustvarja-
jo še večjo distanco do trpečih. Takšna paradigma ne omogoča resnične pomoči, temveč ovira 
proces okrevanja, saj ne upošteva celostne narave človeškega bitja in njegovih pristnih potreb po 
odnosu, smislu in varnosti. (Maté 2022, 49–51) Temeljita preobrazba problematike zasvojenosti 
zahteva ne le sistemske in celostne spremembe pristopov, temveč tudi obnovo vere in upanja kot 
ključnih eksistencialnih sil, ki posamezniku omogočajo ponovno vzpostavitev notranje poveza-
nosti, smiselne naravnanosti ter trajnostnih možnosti za okrevanje.

REFERENCE
Gržan, Karel. 1999. V svetu omame: droga na Slovenskem. Ljubljana: Družina.
Lamovec, Tanja. 1995. Ko rešitev postane problem in zdravilo postane strup. Nova Gorica: Lumi.
Maté, Gabor. 2022. V svetu lačnih duhov: bližnja srečanja z zasvojenostjo. Prev. Jure Šešet. Ljubljana: Primus.
Peterson, Jordan B. 2025. Mi, ki se bojujemo z Bogom: percepcije božanskega. Prev. Niki Neubauer. Ljubljana: Družina.
Schwartz, Richard C. 2024. Ni slabih delov: zdravljenje travme in obnovitev celovitosti z modelom notranjih družinskih sistemov. Prev. 

Milan Žlof. Brežice: Primus.
Tonioni, Federico. 2013. Ko internet postane droga: kaj morajo starši vedeti. Nova Gorica: Zdravstveni dom.
Urbančič, Ivan. 2004. Nevarnost biti: krokiji o duhu evropskosti. Ljubljana: Nova revija.
Žorž, Bogdan. 1995. Stiska je lahko tudi izziv: kratkotrajna izvendružinska obravnava: gestaltističen pristop za pomoč otrokom in mlado-

stnikom v stiski. Nova Gorica: Educa.



76  TRETJI DAN	 2025  2

SMILJAN TROBIŠ

Pesniku
Veliko si mi dal, 
ko me je ob tebi spoznanje poučilo, 
da sva si enaka. 
Pesnik si 
in angel ustvarjalcev 
naju oba tepe in spodbuja noč in dan. 
Če odstranim nečistost in klobuke, 
imetje in mišljenje, 
ostane le aorta, ki vodi iz srca. 
Zdaj razumem tvoj mir. 
Sprejel si, 
da smo pesniki velikokrat nesrečni. 
To sem sprejel tudi jaz,
a v svojem dnu najdem 
tiho sladkost upanja, 
ki izpolni celo moje bitje z radostjo. 
Oba bova še zapisovala pesmi 
v zavedanju, 
da duh svetega vedno govori prav.

Pretvorba
Boli te, a ne gre za bolečino in stisko. 
Ne moreta ti gospodovati, 
ker sta le orodje v rokah Boga. 
On te z bolečino ljubi. 
Odstranjuje, kar nisi ti, 
ki si ljubezen. 
Tu gre za višje stvari. 
Za pretvorbe 
na tvoji dolgi poti 
med kamenjem in soncem, 
poti, ki se v spirali dviga 
v vedno nove razsežnosti.



77KRŠČANSKO RELIGIOZNO LEPOSLOVJE

Umetnikova 
uresničitev darovanja
Nič ne biva samo zase, stvari in pojmi se povezujejo, 
darujejo se drug drugemu, 
na videz nepovezljivo postaja povezljivo.
Kamen se poveže z glasbo, 
da iz njega zaplešejo angeli
in glasba se povezuje s kamnom, 
da se utrdi njeno žlahtno sporočilo.
Žalost se poveže s srečo pridobljene modrosti
in potolažena odkrije višji smisel,
sreča se poveže z žalostjo, 
da se ob žalostnem človeku napolni s svetostjo. 
Bolečina se daruje biseru, ko ga ustvari, 
biser se daruje bolečini, umiri jo,
potem ko oba izmijeta slabo iz stvari in iz ljudi. 
Umetnik življenja in umetnik lepote
uresničita to odločilno povezavo, 
to dobrotno darovanje, 
da dobro postane vidno, lepo in vabljivo:
ker umetnikovo sporočilo ni samo v umetninah,
nosi duha, prisotnega in vse ljubečega duha, 
ki sam od sebe vztrajno in brezmejno povezuje. 



78  TRETJI DAN	 2025  2

DOMEN KOS

Marija, vzor in model Cerkve

Njegova mati je rekla strežnikom: »Kar koli vam reče, storite.« (Jn 2,5)
Ko me ravnanje ali včasih že samo nastop neke osebe priteguje s svojimi izstopajočimi lastnost-

mi in v meni vzbuja željo po posnemanju, se sčasoma vprašam, čemu je tako; kaj na tisti osebi me 
privlači, zakaj bi želel »biti kot on/ona«. Večinoma nato ugotovim, da je posnemati osebo oziroma 
kopirati njene lastnosti in dosežke težko izvedljivo ter hkrati za moje počutje nenaravno. Težko je 
stopiti v kožo drugega, privzeti njegov življenjski način ali vsaj določene vzorce in obenem ostati 
»jaz« – avtentično to, kar mi je bilo privzgojeno, kar mi je prešlo v navado, še bolj pa to, kar mi je 
dano, da postajam. Na koncu pa tudi začetna motivacija, ki izhaja iz čudenja ali prevzetosti nad 
drugim, česar sam ne dosegam, kaj hitro usahne.

Podoben vtis človek lahko dobi pri svetnikih, še posebej pa pri Devici Mariji. Cerkev nam jo v 
dokumentih 2. Vatikanskega vesoljnega cerkvenega zbora, še posebej v Dogmatični konstituciji 
o Cerkvi (Lumen Gentium, odslej LG), ponuja kot zgled, vzor, model – skratka kot osebo, ki bi jo 
najbolj od vseh lahko posnemali in bi pred njo ostrmeli zaradi njene človeške popolnosti. Pogosto 
se v praksi vernika zgodi, da potem tudi Marijina figura vstopi v zgoraj opisani miselni proces, ko 
človek po določenem začetnem navdušenju enostavno utrujen odneha, ker navsezadnje vidi, da 
je bolje ostati to, kar je, kot pa z naprezanjem zasledovati cilj postati »alter Marija«.

V Cerkvi pa je samo en »alter«, »alter Christus«. Torej vsak majhen vzor, če je pošten in svetni-
ški, diši po Kristusu in kristjana na koncu pripelje do Kristusa in njegovega načina življenja. »To 
mislite v sebi, kar je tudi v Kristusu Jezusu.« (Flp 2,5) Vsakič, ko na nekom občudujem določeno 
vrlino, bi moral pomisliti, ali zaradi nje in po njej v tem človeku zares lahko prepoznam Kristusa. 
Ali je ta lastnost omejena zgolj na raven človeške ustvarjalnosti in napredka ali pa je morda vanj 
»položena« od zgoraj, da bi bila negovana in bi rasla ter obogatila njegove naravne danosti v so-
delovanju z Božjo milostjo. Najvzvišenejši zgled tega sodelovanja gledamo prav v Devici Mariji.

Toliko bolj torej ona, ki je bila od spočetja zaznamovana s posebnimi darovi in milostmi, da 
bi bila lahko vsa v službi Boga, ni podoba in model sama zase. Za njo stoji Kristus. Tudi ona je 
odtis Kristusa, za kar je bila poklicana, kot prva na toliko odličnejši način in s tako posebnim 
poslanstvom, postati Bogorodica, mati Boga-človeka. Njeno človeško (enako naši, samo po 
sebi umrljivo) naravo in povezanost s človeškim rodom je Bog uporabil in prepojil s Svetim 
Duhom, da je lahko dala v vsakem pomenu besede prostor Bogu (ni zastonj, da jo tradicija kliče 
tudi »svetišče Svetega Duha«). Načrt njenega življenja, ki obenem zarisuje tudi načrt Cerkve, je 
Pavel na preprost način podal že Filipljanom: zediniti se s Kristusom. Vse to pomenljivo ube-
sedi dogmatična konstitucija o Cerkvi: »In ko je z vsem srcem in neovirano od kakršnega koli 
greha sprejela odrešitveno Božjo voljo, je sama sebe kot Gospodovo deklo popolnoma posvetila 
osebi in delu svojega Sina in je tako pod njim in z njim služila po milosti vsemogočnega Boga 
skrivnosti odrešenja.« (LG 56) To je bil njen način življenja, popolnoma usmerjen stran od sebe, 
osredotočen na Kristusa. Iz te zavestne ponižnosti in pokorščine izvirata moč in privlačnost 
njenega vzora, ki je daleč od kakršnega koli »kulta osebnosti«, ko bi iz Marije naredili boginjo 
ali samostoječo ikono.



79ESEJ

Razliko povzroča tudi dejstvo, da se nam ona sama ne vsiljuje v posnemanje. Jezus na križu – v 
trenutku največjega razodetja Božje darovanjske ljubezni, ko ostane kot Sin sprejet in ljubljen 
edinole v najsvetejšem odnosu s svojim Očetom – sam neposredno izroči človeškemu rodu Marijo 
za mater in učiteljico življenja. Takrat Marija postane most, ki – polna Svetega Duha – premošča 
Božjo nedostopnost; ona ve, kako ljubi Bog in kako to ljubezen lahko izkusi tudi človek. »,Glej, 
tvoja mati!‘ In od tiste ure jo je učenec vzel k sebi.« (Jn 19,27) Kot bi Jezus tedaj Janezu želel reči: 
»Pokazal sem vam na sebi, sedaj me glejte in hodite za menoj po njej!«

Kar koli torej Cerkev v svojih udih gleda in posnema na Mariji, v vsem gleda in posnema to, 
kar je za Marijo in njeno osebo predvidel Bog Oče. Zato je tudi Cerkev povabljena, da se v skrbi 
za svetost vedno ravna v duhu pokorščine Božji besedi, ki ji je bila izročena v varstvo in premiš-
ljevanje kot sami Devici Mariji (prim. Lk 2,19). Njen »Kar koli vam reče, storite« (Jn 2,5) je naj-
lepša predstavitev in povzetek Marijine »življenjske filozofije« globoke vdanosti, pokorščine in 
zaupanja v Božji načrt. Tudi Cerkev lahko danes in v vseh časih ostane zvesta Kristusu in na poti 
odrešenja le iz poslušnosti in prepuščanja iniciative Svetemu Duhu.

V LG 64 je močno poudarjeno, da to, kar Cerkev v Mariji najbolj ceni in posnema, niso dosežki 
in presežki njene človeške dimenzije, temveč Božje kreposti: vera, upanje in ljubezen. Poudarjeno 
je, da tako kot Marija tudi Cerkev (p)ostaja devica, ko se trudi z močjo Svetega Duha v svojih udih 
te kreposti varovati, to je jih ohranjati neomadeževane, kakršne je prejela in jih prejema po svojem 
ženinu Kristusu. Obenem pa, človeško nerazumljivo, prav tako kot pri Mariji, Cerkev istočasno po-
staja tudi mati. Marija je deviško rodila Božjega Sina, ga vzgajala in spremljala na vsej njegovi poti 
življenja do poveličanja, s tem pa tudi sama postala pridružena njegovemu kraljevanju do konca 
časov; Cerkev po svojem oznanjevanju in zakramentu svetega krsta rojeva in spremlja za novo in 
neumrljivo življenje vse tiste, ki postanejo Božji otroci po veri. To rojevanje »od zgoraj« pa je sad te 
iste materinske ljubezni, s katero je Devica Marija tako zvesto izvrševala Očetovo voljo.

Marija tako vse do konca sveta ostaja navzoča – ob Kristusu, v Cerkvi – kot duhovni vzor ma-
terinstva in devištva. In kot rečeno, nam kaže na končni cilj s tem, da je prehodila pot odrešenja 
v Kristusu na najodličnejši način; to je način, ki ga lahko Cerkev varno posnema in ga predlaga 
vsakemu verniku. Tako o Mariji zapisuje dogmatična konstitucija o Cerkvi: »Ko Cerkev pobožno 
premišljuje o njej in zre nanjo v luči učlovečene božje Besede, prodira s spoštljivostjo v notranjost 
najgloblje skrivnosti učlovečenja ter se bolj in bolj upodablja po svojem ženinu.« (LG 65)

V Marijinem zgledu imamo vsi zagotovilo varne poti svetosti in močno poživitev našega 
upanja, da hoditi za Kristusom ni zaman. To navsezadnje potrjuje tudi verska resnica o Mariji-
nem vnebovzetju. Upodabljati se po njem, da bi bili z njim združeni v večnosti, je obče poroštvo 
kristjana, ki je ne le v Kristusu, temveč tudi v Mariji že »meso postalo«.

»Alter Christus« torej, in ne »alter Marija«. Pa vendar vsak otrok posnema svojo mater in za 
njo ponavlja geste, ko ga ta uči prvih korakov v samostojno življenje. Ko odraste, ugotovi, da je 
prav po vzgoji svoje matere uspel vstopiti v širšo mrežo medčloveških odnosov; materina skrb 
za otrokov celostni razvoj ga je izvila iz zaprtosti samega vase. Obenem ga ni navezala nase, da 
bi ji do konca življenja slepo sledil pri vsakem koraku, temveč ga je ob pravem času opremila in 
ponižno prepustila svetu, da vanj vstopi in ga sooblikuje po njenem zgledu.

Tako je Marija naš vzor in model: ne bo nas pustila opeharjene in osramočene, ker je ne do-
segamo ali presegamo. Nasprotno, bolj ko premišljujemo o njenem načrtu življenja ter v njem z 
otroško željo po odkrivanju iščemo navdih za svojega, bolj trdno ostajamo sinovi Cerkve in odgo-
vorni skrbniki milosti, ki nam priteka po njenem Sinu. »Njegova mati je vse te stvari ohranila v 
svojem srcu.« (Lk 2,51)



80  TRETJI DAN	 2025  2

Foto: Denis Končar



81RELIGIOLOGIJA

DANIJEL KAŠNAR

Vloga Abrahama v Koranu

Povzetek: Članek obravnava vlogo Abrahama (Ibrahima) v Koranu, in sicer s posebnim poudar-
kom na njegovih nazivih. Sveta knjiga islama pripisuje Ibrahimu več ključnih nazivov, kot so 
khalīl (Božji prijatelj), hanīf (pravi monoteist), imam (vodja), siddīq (resnicoljubni), nabī (prerok) 
in rasūl (poslanec). Prispevek predstavlja primerjavo med koransko in svetopisemsko pripovedjo 
o oznanilu Izakovega rojstva, ki osvetljuje tako tematske podobnosti kot ključne teološke raz-
like. V Koranu je Abraham prikazan kot zgled popolne pokorščine Božji volji, medtem ko je v 
Svetem pismu odnos očaka vere z Bogom bolj dinamičen, še posebej v kontekstu pogajanj o usodi 
Sodome. To nasprotje izpostavi temeljne razlike med islamskim in judovsko-krščanskim razu-
mevanjem odnosov med Bogom in ljudmi, svobodne volje in preroške vloge. 

Ključne besede: Abraham (Ibrahim), hanīf, Izakovo rojstvo, Sarin smeh, sodba Sodome

Abstract: This article examines the role of Abraham (Ibrahim) in the Qur’an, with a particu-
lar focus on his titles. The holy book of Islam attributes several key titles to him, such as khalīl 
(friend of God), hanīf (true monotheist), imam (leader), siddīq (truthful), nabī (prophet), and rasūl 
(messenger). The paper also compares the Qur’ānic and biblical narratives of Isaac’s annunciati-
on, highlighting both thematic similarities and key theological differences. The Qur’an portrays 
Abraham as a model of total submission to God’s will, while the Bible presents his relationship 
with God as more dynamic, especially in the context of the negotiations over the fate of Sodom. 
This contrast highlights the fundamental differences between Islamic and Judeo-Christian un-
derstandings of the relationship between God and human beings, free will, and the prophetic 
role. 

Keywords: Abraham (Ibrahim), hanīf, the birth of Isaac, Sarah’s laughter, the judgment of Sodom

UVOD 

Abraham – v Koranu znan kot Ibrahim – je ena (od) osrednjih osebnosti islamske tradicije, saj 
ga muslimani spoštujejo kot preroka, voditelja in vzornika neomajne vere. Med številnimi 

dogodki v njegovem življenju ima v koranski pripovedi posebno mesto oznanjenje rojstva Izaka 
(Ishaka). Tako kot v Svetem pismu tudi v Koranu ta zgodba predstavlja izpolnitev Božje obljube 
in ponazarja Božje posredovanje v človeški zgodovini. Čeprav imata svetopisemska in koranska 
pripoved skupne elemente, vsaka izpostavlja različne vidike dogodka ter oblikuje svoje teološko 
sporočilo. Cilj prispevka je analiza te zgodbe glede na zapise v obeh svetih knjigah ter prikaz 
njunih podobnosti in razlik. A preden se poglobimo v primerjavo, je ključno razumeti, kdo je bil 
Abraham v Koranu. Koransko besedilo mu namreč pripisuje različne nazive, ki kažejo na njegov 



82  TRETJI DAN	 2025  2

edinstven status in vlogo v islamski misli. Prvo poglavje članka bo zato osredotočeno na te nazive 
in njihov pomen, s čimer bo vzpostavljena podlaga za razumevanje, kdo je Abraham v islamu. 

1. ABRAHAMOVI NAZIVI V KORANU

A) KHALIL (PRIJATELJ) 

Eden od najbolj znanih nazivov ali označb Abrahama je »khalil«, kar pomeni »Alahov prija-
telj«. V Koranu piše: »Gospod si je izbral Abrahama za prijatelja.« (K 4, 125) Bauschke (2014, 52) 
je zapisal, da je »s tem nazivom Koran kronal poseben odnos zaupanja, s katerim je Bog počastil 
Abrahama«. Ta naziv se ne pojavlja le v Koranu, temveč tudi v Svetem pismu – trikrat v Stari 
zavezi (Iz 41,8; 2 Krn 20,7; Dan 3,35) in enkrat v Novi zavezi (Jak 2,23). 

B) HANIF (PRAVI MONOTEIST)

V Koranu je bil Abrahamu podeljen tudi naziv »hanif« (K 4, 125; 6, 161; 16, 120.123). Ta beseda 
se v muslimanski sveti knjigi pojavi desetkrat, najbolj pogosto v povezavi z Abrahamom (Nickel 
2020, 55). Označuje krepost in pokorščino pred Bogom (K 4, 125), moralno integriteto (K 30, 30) 
in poslušnost Bogu (K 16, 120) ter opisuje tistega, ki ni malikovalec, nevernik ali privrženec ju-
dovstva ali krščanstva. Nekoga, ki se drži čistega tevhida ter ne spreminja in ne izkrivlja monote-
ističnega prepričanja (Nasr 2015, 60). Koran pravi: »Abraham ni bil ne jud ne kristjan. Bil je pravi 
vernik (ḥanīf). Veroval je v enega Boga in ni častil malikov.« (K 3, 67) 

C) IMAM (VODJA, VZORNIK)

Abraham je opisan tudi kot »imam«, kar pomeni »vodja«, zato se od vernikov pričakuje, da 
sledijo njegovemu zgledu (Reynolds 2018, 68). Ta naziv je edinstven, saj ga v Koranu ne prejme 
noben drug prerok. Tako kot v islamu je Abraham tudi v judovstvu in krščanstvu vedno veljal za 
zglednega vernika in vzornika, ki brezpogojno zaupa v Boga. Primer Abrahamove predanosti in 
poslušnosti Bogu je darovanje sina Izaka (1 Mz 22). A vendarle obstajajo bistvene razlike v tem, 
kako v islamu, judovstvu in krščanstvu gledajo na vlogo Abrahama. V judovstvu je Abraham 
predvsem oče izraelskega naroda (1 Mz 12,2), medtem ko Koran poudarja njegovo duhovno vlogo. 
Podobno kot v Koranu tudi v Novi zavezi apostol Pavel izpostavlja duhovni vidik: »Spoznajte 
vendar, da so Abrahamovi sinovi tisti, ki verujejo.« (Gal 3,7) (Bauschke 2014, 47) 

Č) SIDDIQ (RESNICOLJUBNI)

Poleg tega je Abraham v islamu opisan kot »siddiq«, kar pomeni »resnicoljubni«, s čimer se 
potrjuje njegova poštenost, zanesljivost in neomajna zavezanost resnici. Koran ta izraz uporablja 
tudi za opis Jožefa (K 12, 46), Enoha (K 19, 56) in Marije (K 5, 75). V povezavi z Abrahamom je ta 
naziv izrecno omenjen v devetnajsti suri: »V knjigi omeni Abrahama! Bil je resnicoljuben glasnik 
vere.« (K 19, 41)

D) NABI (PREROK) IN RASUL (POSLANEC) 

Še en pomemben naziv, ki se v Koranu neposredno povezuje z Abrahamom, je naziv prerok 
(arabsko nabi). V Stari zavezi se Abrahama kot preroka izrecno omenja le dvakrat, v 1 Mz 20,7 in v 



83RELIGIOLOGIJA

Ps 105,15, medtem ko je v Koranu njegova preroška vloga v ospredju. Za preroke so označeni tako 
on kot tudi njegovi potomci (Bauschke 2014, 47–48). Islamska tradicija ga razume tudi kot rasula 
(poslanca); čeprav mu v Koranu ta naziv ni (neposredno) pripisan, je njegova vloga poslanca raz-
vidna iz odlomkov, kjer je omenjen kot prejemnik razodetja oziroma svetih spisov (K 4,163-165; 
53,36-37; 87,19) (Nasr 2015, 775).

2. ABRAHAM, SARA IN NEBEŠKI GOSTJE

Zgodba o Abrahamu, Sari in obisku angelov je pomembna epizoda tako v Svetem pismu kot v 
Koranu. Obe pripovedi opisujeta Abrahamovo gostoljubnost, obljubo o rojstvu sina ter napo-

ved prihajajoče sodbe nad grešnimi prebivalci Sodome. Vendar pa se podrobnosti in poudarki v 
obeh zgodbah razlikujejo.

2.1. OBISK ANGELOV IN ABRAHAMOVO GOSTOLJUBJE

Abrahama obiščejo angelski gostje, ki ga ob prihodu pozdravijo z besedami miru (K 51, 25; 15, 
52; 11, 69). V starozavezni različici tega dogodka izstopata Abrahamova ponižna naravnanost in 
globoko spoštovanje do nebeških obiskovalcev, saj piše: »Ko jih je zagledal, jim je stekel naproti 
od vhoda v šotor in se jim priklonil do tal.« (1 Mz 18,2) Svetopisemski zapis natančno omenja, da 
so Abrahama obiskali trije obiskovalci (1 Mz 18,2), medtem ko v Koranu število gostov ni nave-
deno. Že na začetku tega dogodka pa lahko v obeh pripovedih prepoznamo pomembno razliko. 
V Stari zavezi izrecno piše, da je Abrahama obiskal Bog: »GOSPOD se je prikazal Abrahamu pri 
Mamrejevih hrastih, ko je ob dnevni vročini sedel pred vhodom v šotor.« (1 Mz 18,1) V nasprotju 
s tem Koran ne omenja neposredne prisotnosti Boga, obiskovalci so le angeli. V obeh različicah 
Abraham izkaže svojo gostoljubnost in svoje goste pogosti s pečenim teletom. Vendar tudi tu 
obstaja pomembna razlika: v Koranu angeli hrane in pijače ne uživajo, medtem ko svetopisemski 
zapis izrecno omenja, da so gostje jedli: »Stal je [Abraham] pri njih pod drevesom in so jedli.« 
(1 Mz 18,8) Muslimanski komentatorji verjamejo, da angeli ne jedo oziroma ne morejo jesti. V 
takratnem času je zavrnitev hrane, ki jo je ponudil gostitelj, veljala za hudo žalitev in bi lahko 
kazala na sovražne namene gosta (Bauschke 2014, 16). Zaradi tega je Abrahama zajel strah. To je 
še posebej izraženo v suri 11: »Ko je videl, da ne segajo po mesu, sta ga obšla dvom in strah, kdo 
da so.« (K 11, 69-70)

2.2. NAPOVED ROJSTVA IZAKA IN SARINA REAKCIJA

Potem ko so angeli gostitelju zagotovili, da niso grožnja, so Abrahamu in Sari (ki v Koranu ni 
nikoli imenovana z imenom, ampak kot »Abrahamova žena«) sporočili veselo napoved o rojstvu 
sina (K 51, 28; 15, 53; 11, 70). Njegova žena ob tej novici izrazi svojo začudenost, saj sta bila oba z 
možem že zelo v letih. V različnih koranskih odlomkih vidimo različne poudarke njenega odziva. 
V enainpetdesetem poglavju Korana se Sara odzove zelo neposredno. Napoved moževih gostov 
se ji zdi nezaslišana in povsem nerealna: »Pojavila se je njegova žena; tepla se je po obrazu in 
vpila: ,Mar jaz, stara, jalova ženska?!‘« (K 51, 29) Tu se zdi, da je njen odziv neustrašen, a dvomljiv. 
Čeprav je govorila z angeli, v njenem odgovoru ni čutiti strahu, ampak samo veliko presenečenje 
in nevero. Drugače pa je v odlomku iz petnajstega poglavja, v katerem piše sledeče: »On [Abra-
ham] je rekel [angelom]: ,Ustrašili smo se vas.‘« (K 15, 52) Tu lahko vidimo, da sta tako Abraham 
kot Sara občutila strah. V tem odlomku tudi ne piše nič o tem, kako se je na novico o rojstvu 
sina odzvala Sara. Preberemo le Abrahamov odziv in angelsko zagotovilo: »,Radostno vest mi 



84  TRETJI DAN	 2025  2

prinašate zdaj, ko sem še star?! S čim me hočete razveseliti?‘ ,Prinašamo ti radostno vest, ki se bo 
zanesljivo uresničila,‘ so rekli oni, ,zato ne izgubi upanja!‘« (K 15, 54-55) Drugače pa je v enajstem 
poglavju Korana. Tam je Sarina reakcija na napoved rojstva sina najbolj podobna opisu zgodbe v 
Stari zavezi. V obeh odlomkih lahko preberemo, da ta novica pri Sari izzove smeh. V Koranu piše: 
»Zraven je stala Abrahamova žena. Nasmehnila se je, Mi pa smo jo vzradostili z Izakom in po 
Izaku še z Jakobom. ,Jojmene,‘ je rekla, ,mar naj rodim pri teh letih? Tudi moj mož je že star! To je 
zares nenavadno!‘« (K 11, 71-72) Vseeno pa tudi tukaj zasledimo razlike v pripovedi. Medtem ko je 
Sara v koranskem odlomku stala poleg svojega moža in angelov, je v Tori poslušala pogovor med 
Abrahamom in nebeškimi obiskovalci na skrivnem in se zasmejala sama pri sebi: »Sara pa je pos-
lušala za vhodom v šotor, ki je bil za njim … Sari se je nehalo dogajati, kakor se dogaja ženskam, 
pa se je sama pri sebi zasmejala in rekla: ,Mar naj zdaj, ko sem uvela, še občutim slast? Tudi moj 
gospod je star.‘« (1 Mz 18,10-12) Odlomek v enajstem poglavju Korana pa je pomemben še zaradi 
ene podrobnosti: tu je namreč prvič omenjeno ime sina, ki ga bosta dobila Sara in Abraham. Tako 
kot v Prvi Mojzesovi knjigi bo sinu ime Izak (K 11, 71; 1 Mz 21,3). 

2.3. SPOROČILO O SODBI SODOME IN ABRAHAMOVA PROŠNJA ZA REŠITEV LOTA

Nato angelski gostje razkrijejo tudi to, da so bili poslani še z enim namenom. Bog jih je namreč 
poslal, da kaznujejo prebivalstvo Sodome zaradi njihovih grešnih dejanj. Abraham se zavzame za 
svojega nečaka Lota in njegovo družino ter se pogaja za njihovo rešitev. Tukaj moramo biti pozor-
ni na nekatere razlike v koranskih odlomkih. V enajstem poglavju piše, da je Abrahama zapustil 
strah: »Abrahama je minil strah in prejel je blagovest. Z našimi angeli je začel govoriti o Lotove-
mu ljudstvu.« (K 11, 74) V enainpetdesetem in petnajstem poglavju o tem ne piše nič. Je pa zato v 
vseh zgoraj omenjenih koranskih odlomkih govora o tem, da je Abraham poskušal pregovoriti 
angele, naj iz Sodome rešijo Lota in njegovo družino. Ob tem je bil Abraham spoštljiv in je pazil, 
da v svojem nastopu ne bi šel predaleč: »Abraham je bil resnično blage nravi, sočuten in predan.« 
(K 11, 75) Vendar pa med Koranom in Toro obstaja ena velika razlika: v Tori se je Abraham glede 
usode Sodome oz. svojih sorodnikov pregovarjal neposredno z Bogom, medtem ko si v Koranu 
kot vzor ponižne predanosti Bogu tega seveda nikoli ne bi upal. V nasprotju s svetopisemsko 
različico se v Koranu Alah niti za trenutek ne spusti na človeško raven, saj v islamu Bog ni oseba. 
Tu ni dramatičnega pogajanja, kot ga vidimo v Genezi, ko Bog Abrahamu pusti, da posreduje in 
na koncu vendarle prizanese Lotu. Slednji verz lepo prikaže pogum Abrahama med tem posredo-
vanjem: »Ali boš res pokončal pravičnega s krivičnim vred?« (1 Mz 18, 23) V Koranu je Božja od-
ločitev (arabsko amr) o sodbi Sodomi že sprejeta in je zato ljudje ne morejo več izpodbijati. Kazen 
je dokončna in nepreklicna; Abraham se zato ne more pogajati, ampak se mora odvrniti od svoje 
zahteve ter se podrediti Božji volji. Alahova sodba je neizogibna (Bauschke 2014, 23). V koranski 
pripovedi angeli Abrahamu zagotovijo, da bodo Lot in njegova družina rešeni, z izjemo njegove 
žene, ki bo kaznovana z ostalimi prebivalci Sodome. V Koranu preberemo: »Njega in njegovo 
družino bomo zagotovo rešili – razen njegove žene. Ostala bo pri tistih, ki jih je doletela kazen.« 
(K 29, 32) Tudi tukaj lahko opazimo razliko med judovskim in islamskim besedilom: v Koranu je 
Lotova žena vnaprej obsojena na smrt, v Stari zavezi pa jo je smrt doletela, ker ni poslušala an-
gelskega svarila: »,Reši si življenje! Ne oziraj se nazaj in ne ustavljaj se nikjer v pokrajini!‘ Lotova 
žena, ki je bila z njim, pa se je ozrla nazaj in postala solnat steber.« (1 Mz 19,17.26) Razlika med 
bibličnim in koranskim besedilom je vidna tudi v izvršitvi uničenja Sodome. V obeh primerih je 
kazen prišla z neba (K 51, 35-37; 1 Mz 19,24): v Koranu naj bi bila uničena z žgano glino (K 15, 74), v 
Tori pa sta na Sodomo in Gomoro deževala žveplo in ogenj (1 Mz 19,24).



85RELIGIOLOGIJA

ZAKLJUČEK 

Abraham zavzema osrednje mesto v verski misli judovstva, krščanstva in islama, pri čemer 
vsaka tradicija poudarja drugačne teološke vidike. Pri primerjavi svetopisemske in koranske 

pripovedi o oznanilu Izakovega rojstva smo ugotovili, da zgodbi vsebujeta številne podobnosti, 
tj. prihod nebeških gostov, Sarin smeh in napoved uničenja Sodome, vendar natančnejša analiza 
razkrije ključno teološko razliko v načinu Božje komunikacije s človeštvom. V Svetem pismu 
Abraham govori z Bogom neposredno in se celo pogaja o usodi prebivalcev Sodome, kar Boga 
predstavlja kot nekoga, ki dopušča dialog s človekom in je pozoren na njegova prizadevanja. 
Čeprav ima v svoji suverenosti popolno oblast, je Bog v Svetem pismu voljan prisluhniti ljudem, 
dati možnost prepričevanja in pokazati usmiljenje. Nasprotno pa Abraham v Koranu sprejme 
Božjo odredbo kot absolutno, brez pogajanj, kar kaže na determinističnen pogled na Božjo voljo. 
Ta razlika je vidna tudi v pripovedi o Lotovi ženi: v Koranu je njena usoda zapečatena od začetka, 
medtem ko je v Svetem pismu njeno preživetje odvisno od lastne odločitve v odziv na besede 
angelov. Na koncu te razlike poudarjajo nasprotna teološka izhodišča obeh tradicij – v eni je Božja 
volja dinamično vpletena v odnos s človekom, v drugi pa je dokončna in nespremenljiva.

REFERENCE
Bauschke, Martin. 2014. Der Freund Gottes: Abraham im Islam. Darmstadt: WBG (Wissenschaftliche Buchgesellschaft). 
Koran. 2017. Prev. Erik Majaron. Tržič: Učila International. 
Nasr, S. Hossein. 2015. The Study Quran: A New Translation and Commentary. New York: HarperCollins Publishers. 
Nickel, Gordon D. 2020. The Quran with Christian Commentary: A Guide to Understanding the Scripture of Islam. Grand Rapids, Michi-

gan: Zondervan Academic. 
Reynolds, Gabriel Said. 2018. The Qur’ān and the Bible: Text and Commentary. New Haven in London: Yale University Press. 
SSP – Sveto pismo. 2002. Slovenski standardni prevod. Ljubljana: Svetopisemska družba Slovenije.‌



86  TRETJI DAN	 2025  2

Foto: Denis Končar



87BESEDE STARIH

JAKOB IZ SERUGA

O oblikovanju stvaritev (1. dan)

Jakob iz Seruga (u. 521) velja za najplodovitejšega pisca sirskih homilij v verzih oziroma literarne 
oblike, imenovane memra. Roger Akhrass je leta 2015 naštel 408 ohranjenih memer. Ena njih 
nosi naslov O oblikovanju stvaritev (d-ʿal tuqānā d-beryātā) in jo včasih označujejo tudi kot Ja-
kobov Heksameron, saj se memra posveča (duhovniškemu) poročilu o stvarjenju v šestih dneh 
in sedmem dnevu počitka iz 1 Mz 1,1–2,4, podobno kot druga dela, ki se posvečajo šestim dnem 
stvarjenja in jih označujemo z izrazom »heksameron«. Takšen naslov je sicer lahko zavajajoč, saj 
Jakob govori o sedmih in ne šestih dneh. Jakobova celotna memra obsega 3020 »verzov«, ki so 
združeni v dvoverzne enote, vsak od njih pa šteje 12 zlogov, tako da ena dvoverzna enota obsega 
24 zlogov (12 + 12). Memra je razdeljena na sedem delov, vsak pa govori o posameznem dnevu 
stvarjenja. Spodaj podajam prevod prvega dela Jakobove memre O oblikovanju stvaritev, ki je 
posvečen dogodkom prvega dne stvarjenja. Prevod sem pripravil po izdaji, ki jo je uredil Muraoka 
(2018) in pri kateri je konzultiral več rokopisov kot Paul Bedjan, avtor do takrat referenčne izdaje. 
Opozoriti velja, da Jakobova memra po svoji strukturi spominja na glasbena dela, na primer 
Mahlerjevo prvo simfonijo. Najbolj sta si podobni po igrivosti, ki se kaže v harmoničnih prito-
kih misli in variacijah na isto temo, kar celotni memri daje simfonični značaj. Memra vsebuje 
nekaj tiste igrivosti, ki jo Jakob označi kot »poskakovanje« (v. 54) in se kaže v argumentaciji, ki 
ni premočrtna, temveč je podobna razvoju glasbenih del, ki počasi napredujejo v nenehnem pre-
igravanju različnih variacij (več o tem v komentarju). Ravno zato jo je težko podrobno razdeliti 
glede na strukturo, saj Jakob ves čas prehiteva, napoveduje nove argumente in nato zaključi že 
obravnavane teme. Osnovni sklopi memre so sledeči:

Prošnja Bogu, da bi izrekel memro; za govorjenje o Bogu so potrebni čudenje, ljubezen in vera (vv. 1–48).
Vzpon uma v nebo, čudenje nad stvarstvom in »vzpon« izven orbite sveta, v »čas« pred stvarje-
njem, »kjer« vzvišeni prebiva v palači luči (vv. 49–100).
Bog ustvarja iz vzgiba ljubezni in dobrote v kenotičnem spustu (vv. 101–130).
Bog svet ustvari iz nič; Bog se »spusti« v ustvarjanju, svet nastane po znaku (remzā). Mojzes je to 
zapisal, da svet ne bi častil stvaritev (vv. 131–176).
Stvarjenje nebeških vojsk (vv. 177–12).
Nebeščani bivajo v nenehnem slavljenju, posvečevanju in blagoslavljanju Boga (vv. 213–238).
Svet je nastal po delovanju Trojice (vv. 239–246).
Mojzes ne piše o nevidnih stvaritvah, ampak prepusti to Davidu, Izaiju, Ezekielu, Danielu in Jozu-
etu. Prerokom so dani različni deleži, ena pa je resnica in duh njihovega razodetja (vv. 247–362).
Nastanek nebeščanov in še ne oblikovanega materialnega sveta, ki sestoji iz elementov (vv. 363–381).
Postopnost stvarjenja je nujna, ker stvarjenje potrebuje red; Bog je ustvaril svet v šestih dneh (vv. 382–424).
Stvarjenje brezna, teme in vetra, ki ni Sveti Duh (vv. 425–464).
Stvarjenje luči in prvega dneva (vv. 465–520).



88  TRETJI DAN	 2025  2

1.	 Dan
1	 ,Ti, Stvarnik (bāruyā), daj, da govorim o stvaritvah (beryātā) 1(ܐ)
	 o njihovih lepotah in skladnosti njihovih oblik (tuqānayhen).
	  O tebi naj začnem govoriti, ko se čudim (ܒ)
	 tvoji mogočnosti, ki je mnogo višja od besed.
	 ,Razodeni po svojih pesmih svojo dobroto [poprej] nedejavnemu (ܓ)
	 da bo začel marljivo ravnati s tvojim učenjem.
	 ,Tvoje so memre, besede, pesmi (ܕ)
	 ozaljški, lepote in slavljenja v njihovih mnogovrstnih oblikah.
	  ,Daj ustom, da četudi še niso vredna, začno slaviti Tebe (ܗ)
10	 kajti navajen si, da tudi grdo (snayā) oblečeš v lepoto.
	 Grm (sanyā),2 ki še ni lep, oblečeš v rožo (ܘ)
	 v lepo barvo, ki je lepša tudi od kraljevega lana.3 
	 Zasadi vame memro kot brhko rožo v trnje in (ܙ)
	 naj po tvojem Duhu privre pripoved (šarbā) o vzvišenih lepotah.
	 Sladkost je po Samsonovih rokah prišla iz grenkega (ܚ)
	 in požel je med iz trupla, ne da bi ga zavrgel.4 
	 !Okus Besede (meltā) pa je slajši od medu satovja (ܛ)
	 Ljubitelji življenja/odrešenja (ḥayē),5 pridite in se posladkajte z učenjem (yulpānā).
	 ,Zlato je primerno za tistega, ki si ga želi pridobiti (ܝ)
20	 a ne tako, kot je učenje za tistega, ki ga motri (hāreg).
	 ,Vsa lepota zlata je nečimrnost in senca (ـܟ)
	 lepota Besede pa je popolna (gmirā) in božanska (alāhāyā) lepota. 
	  .Časno bogastvo ne traja za tistega, ki si ga pridobi (ܠ)
	 Naj pridobimo Tebe, Gospod, ki si nepropadljivo bogastvo.
	 .Iz tebe izvirajo bogastva, dobrine in tudi zakladi (ـܡ)
	 Vsak, ki Te pridobi, je pohodil in zaničeval revščino. 
	 Izvir življenja/odrešenja (ḥayē) se iz tebe izteka v ves svet,6 (ـܢ)

	 da bi napojil zemljo, ki jo je kača izsušila s svojim dihom.
	 Tvoja Beseda nosi zaklad življenja/odrešenja, da ga razdeli (ܣ)
30	 ljudem, ki ga v ljubezni sprejmejo. 
	 Na vseh straneh je tvoje učenje napolnjeno z izviri luči (ܥ)
	 in to svetu očisti ovire na poti.
	 Tvoja vrata so odprta za tistega, ki želi priti k Tebi.7 (ܦ)

	 Daj mi svojo roko. Vstopil bom in pri tebi požel bogastvo. 
	  Nagni name svoje vzhajanje. Naj bom po njem osvetljen in izgovarjam pripovedi o tebi (ܨ)
	 (šarbayk),
	 kajti razen po tebi ni za dušo nikoli nobene svetlobe. 
	 ,Tvoj jarem je lahek, tvoja pot očiščena ovir (ܩ)
	 svet pa je neprehoden. Daj mi, da hodim po tvoji poti.8 
1	 Prvih 23 dvovrstičnih verzov Jakob zapiše v obliki abecednega akrostiha, pri čemer se vsak verz začne s svojo črko po sirskem 

abecednemu redu. Sirske črke dodajam pred začetek vsakega verza. 
2	 Besedna igra med snayā »grdo« in sanyā »grm«.
3	 Gl. Mt 6,28-29.
4	 Gl. Sod 14,14.
5	 Beseda ḥayē lahko v sirščini pomeni tako »življenje« kot tudi »odrešenje«. 
6	 Gl. Jn 19,34.
7	 Gl. Mt 11,30.
8	 Gl. Ps 107,40; 119,35.



89BESEDE STARIH

	 Tvoja Beseda (meltāk) je višja od besed (malālē) in tišin (ܪ)
40	 in kdo je, ki te lahko izreče, Gospod, če ne po tebi? 
	 ,Dobro memro morajo modri pazljivo poslušati (ܫ)
	 za vzvišeno pripoved pa je govorečemu [potrebna] Beseda življenja/odrešenja (melat ḥayē).
	 Naj začudenje (tahrā) prevzame dušo in vera (haymānutā) um (hawnā) (ܬ)
	 in naj se med čudenjem in vero giblje učenje.
	 Vse pripovedi o Božanskosti (alāhutā) so čudenje,
	 in če se ta, ki govori, ne čudi, naj bo raje povsem tiho.
	 Razen z ljubeznijo (ḥubā), ki je polna čudenja in vere,
	 naj si nihče ne drzne govoriti o veličastvu (rabutā).
	 Um bom pognal na visok kraj, da bo govoril 
50	 o stvaritvah ter o skladnosti njihovih oblik (tuqānayhēn).
	 Pregledal je nebesa, svetila in [njihove] tirnice,
	 in glej, um je bil osupel (metdamar) v čudenju (tahrā) nad vsemi stvaritvami.
	 V meni je drhtela (zāʿ) memra, polna čudenja (tahrā) nad vsemi stvaritvami. 
	 In glej, poskakuje v meni, da bi se razodela poslušalcem. 
	 Glej, védenje se je vzpelo na višave, da bi bilo visoko,
	 da bi šlo in videlo in se vrnilo in govorilo o stvaritvah. 
	 Branje Mojzesa, pisarja resnic,
	 je razumevanje obogatilo, da bi moglo izreči čudenje nad stvarjenjem (tahrā d-bāruyutā).
	 Slišal sem glas »V začetku je Bog ustvaril
60	 nebo in zemljo«9 in zadrhtel, da bi govoril o njem.
	 In glej, ko je govoril o stvaritvah in njihovih lepotah,
	 o njihovih ozaljških in skladnosti njihovih oblik,
	 me je um (hawnā) povedel, premaknjen (meštanē)10 v silni hitrosti.
	 In kot predrznež sem šel izven orbite sveta (ḥugteh d-ʿālmā).
	 Začel sem razmišljati (ernē): Ali je pred tem delom, ki je nastalo,
	 sploh kaj bilo? Ali ni pisano, da ni bilo ničesar
	 pred tem znakom (remzā),11 ki je svetovja vzpostavil (aqim) iz nič (men lā medem)?
	 Čemu je bil podoben prazen prostor brez stvaritev,
	 ko ne svetloba in ne tema še nista nastali?
70	 Kakšno barvo je imela svetloba te Bivajočnosti (itutā)?12

	 Čemu je bil podoben prostor sveta (dukat ʿālmā), ko [svet] še ni bil?
	 V trenutku, ko je [svet] nastal, je prevzel kraj (atrā), ki ni bil njegov,
	 pred pustim in praznim (tuh w-buh) in pred pustinjo in obširno pustoto.13

	 Čemu je bil podoben ta nič (lā medem), če je sploh bil podoben [čemu]? 
	 Ni bilo nebes, ne zemlje, ne morja,
	 ne oboka, ne svetil, ne elementov,14

9	 1 Mz 1,1.
10	 Koren √šny se v sirščini uporablja, ko se govori o »premaknjenju« Henoha v nebesa (1 Mz 5,24). Podobno tudi Jakobov um potuje 

onstran zemlje.
11	 Sirska beseda remzā je eden ključnih terminov Jakobove vizije Božjega stvariteljskega dela. Beseda v drugih kontekstih pomeni 

»znak, namig«. V Jakobovi terminologiji označuje prvotni »znak« oziroma »povelje«, na katerega je nastal svet. Ko Jakob razlaga 
delovanje Sv. Trojice v stvarjenju, je »znak« povezan z delovanjem Boga Očeta (v. 243). Besedo sta uporabljala tudi Efrem Sirski in 
Jakobov sodobnik Narsaj. 

12	 Beseda ʾitutā izhaja iz besede ʾit, ki je v sirščini predikat obstoja, pomensko soroden angl. »there is«. Tvorjenke iz te besede se 
v sirski teologiji uporabljajo za poimenovanje Boga. Besedo ʾitutā prevajam kot »Bivajočnost«, besedo ʾityā pa kot »Bivajoči«. V 
obeh primerih je jasno, da se Jakob nanaša na Boga, ki je »Bivajoči« v polnem pomenu te besede. 

13	 Gl. 1 Mz 1,2.
14	 Mišljeni so štirje osnovni elementi: voda, zrak, zemlja, ogenj. Beseda ʾesṭuksē je grškega izvora (stoicheia).



90  TRETJI DAN	 2025  2

	 ne svetlobe, ne teme in ne sence.
	 Ničesar, kar bi vzšlo ali zašlo.
	 Ne ognja, ne vetra in ne angelov. 
80	 Ne legij, ne zakrivajočih se15 in ne povezujočih se. 
	 Ne kočije in ne njenih govorečih koles.
	 Tudi ne kerubov, ne kril in ne spreminjanj (šuḥlāpā).
	 Ne posvečevalcev, ne slavilcev in ne služabnikov.16

	 Niti ne serafov, niti ne redov [nebeških] vojsk. 
	 Tam, na tistem kraju, pred tem gibom (zawʿā),17 ki pripelje nekaj v bivanje,
	 sem zrl, taval in se čudil, se izgubil, se razgledoval in stal. 
	 Um je tvegal in se kot kakšen drznež postavil tam.
	 In glej, valovi sijajev Božanskosti (ziwāh d-alāhutā) so kapljali k njemu.
	 Kajti Vzvišeni prebiva v palači luči, [v palači] svoje Bivajočnosti (ʾituteh). 
90	 On je slavljen in čaščen, svet in strašen, poln dobrote.
	 On ne potrebuje ne služabnikov in ne služenja,
	 ne nosačev in ne rabi jahati jezdnih [živali].
	 Naredil si je velik prostor in tam prebiva,
	 ko se poveličuje in uživa v samem sebi, 
	 ko je posvečen po vetju svoje svetosti (ruḥāpā d-qadišuteh),
	 ko je njegova narava (kyānēh) polna naravnih blagoslovov,
	 ko je čaščen po kolesih slave svoje Božanskosti (šubḥā d-alāhuteh), 
	 ne da bi moral ustvariti kakršno koli stvaritev.
	 Veličastno Bivajoče (ityā rabā) se je poveličevalo po svoji Bivajočnosti (ituteh).
100	 Prebivalo je v sebi in ni bilo kraja, ki ga ne bi napolnjevalo. 
	 In v njem se je vzdramila ljubezen (raḥmē), ki je bila po naravi v njem,
	 da bi ustvaril stvarstvo, čeprav ni potreboval stvaritev. 
	 S svetom, ki ga je ustvaril, ni želel izpolniti svoje potrebe,
	 ampak je stvaritve ustvaril, ker je dober (ṭābā). 
	 Spustil se je ustvarjat stvaritev za stvaritvijo po njihovih oblikah
	 in postalo je očitno, da če se ne bi spustil (etaḥtī), ne bi ustvarjal.
	 Zakaj je ustvarjal, ko ni imel potrebe, če ne zaradi
	 svoje dobrote (ṭaybutā), katere povest (šarbāh) je višja od besed? 
	 Kajti po dobroti je bil zgrajen svet, 
110	 da bi z Bivajočnostjo (itutā) obstajalo to, kar je nastalo iz nič.
	 Ko so bile narejene [nebeške] vojske, jih je pomešal
	 s seboj v slavi in uživale so v služenju njemu.
	 Ker je bil sam, je privedel množice
	 slavilcev, da bi se mu pridružile v velikem slavljenju. 
	 Poveril je redove služabnikov za služenje njemu 
	 in jih oblekel s sijajem in slavo svojega veličastva,18

	 da ne bi Bivajoči (ityā) sam užival v svoji Bivajočnosti (ituteh).
	 Dal je znak (rmaz), da bi [nebeške] vojske stale v služenju njemu,
15	 Sir. mḥapen, kar se najverjetneje nanaša na kerube, ki so si po Ezk 1,23 zakrivali (Pešita: mḥapen) svoje obraze. Alternativno 

branje je, da se izraz nanaša na serafe, ki si zakrivajo svoje obraze v Iz 6,2, čeprav Pešita tam uporablja koren √ksy, ko se nanaša na 
to dejavnost serafov. 

16	 Gl. Iz 6,3; Raz 4,8-10.
17	 Beseda zawʿā, db. »gibanje, tresenje«, v tem kontekstu označuje prvotni »gib« Stvarnika, po katerem je bil ustvarjen svet. 
18	 Gl. Lk 12,28.



91BESEDE STARIH

	 da bi njegovi slavilci, ko je on slavljen, po njem postali večji 
120	 in da bi pomnožil dobrine (ṭubē) za svoje častilce, ko je čaščen.
	 Z uživanjem te Bivajočnosti (itutā) se bodo hranile
	 [nebeške] vojske, kot na pašnikih, napolnjenih z vsakršnimi dobrinami.
	 In Adam bo veličastna podoba (ṣalmā), kot Bog,19

	 in vse stvaritve kot dekle, ki so mu podrejene. 
	 Tako se je pomnožila ta dobrota Božanstva (ṭaybutā d-alāhutā),
	 da je iz nič nastalo nekaj kakor Bog.
	 Kajti tudi če bi bilo za nekaj narejenega enostavno, da postane Bog,
	 on ne bil ljubosumen, da so poleg njega njemu enaki. 
	 Zatorej je ustvaril stvaritve, ko jih še ni potreboval,
130	 in jih je poveličal poleg sebe v lepotah njihovih narav. 
	 Na tej visokosti preroštva (rāmtā d-nbiyutā) je stal Mojzes
	 in ga videl spuščati se (nḥet) ustvarjat stvarstvo, ki ni bilo ustvarjeno. 
	 In iz Bivajočnosti je nastalo prvo gibanje (zawʿā).
	 Znak (remzā) je šel ven in deloval, da je nič postal nekaj. 
	 Od tega trenutka je Mojzes začel govoriti:
	 »V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo.«
	 Od tega znaka dalje je pisar začel zapisovati,
	 kar je nastalo v šestih dneh stvarjenja (bāruyutā).
	 Po preroštvu (nbiyutā) je ta visokih uvidov (rāmat rawqē) gledal (ḥzā) Skritega (gnizā),
140	 kako je klical nič, in nastalo je nekaj.
	 Znake (remzē) in glasove, ki so se slišali nad stvaritvami,
	 je Mojzes videl in slišal po luči preroštva (nbiyutā). 
	 Kot nadzornik je vstopil v zakladnico Božanstva (alāhutā)
	 in bogastva stvarjenja mu niso bila prikrita.
	 Tako kot je videl in tako kot je slišal na visokem kraju,
	 je pisar, ki oznanja o stvaritvah, zapisal v svojo knjigo. 
	 Rekel je: »V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo,«20

	 in pokazal, da ima svet začetek (išā) in počelo (šurāyā).
	 Učenje, ki je polno luči, je Mojzes z gore Sinaj
150	 prinesel svetu, ki je bil zatemnjen v malikovanju.21

	 Ko so bile stvaritve druga za drugo narejene v svojih oblikah,
	 so bile po svojih naravah smatrane za bogove. 
	 Svet je bil zatemnjen v ljubezni do podob ničnosti.
	 Stvarstvo je pozabilo stvarnika in o njem se ni govorilo. 
	 Nekateri ljudje so častili ogenj, nekateri vodo,
	 svetila, živali in ptice.22 
	 Svet je pozabil in nihče ni vedel, kdo je njegov Gospod. 
	 Zato je bil Mojzes primoran pisati o stvarniku,
	 da bi svet doumel, da ima začetek ali počelo,
160	 da ima gospoda, da njemu pritiče vsako češčenje,
	 da bi bili razkrinkani tisti, ki so si prisvojili imena bogov –

19	 Gl. 1 Mz 1,26. 
20	 1 Mz 1,1. 
21	 Gl. 2 Mz 32,15-16.
22	 Gl. Rim 1,23.



92  TRETJI DAN	 2025  2

	 stvaritve so namreč ustvarjene, ker so nastale iz nič –,
	 in da bi bilo sleherno češčenje odvzeto stvaritvam
	 ter bi svet častil Stvarnika, ki je njegov Gospod. 
	 To zdravilo (ʿṣābā) je Mojzes prinesel z gore Sinaj,
	 da bi z njim pozdravil bolezen, ki je prizadela svet.
	 Pokazal je, da svet ni bival, dokler ni nastal,
	 da je bil »nekdaj«, ko svet, ki je nastal, še ni bil,
	 da imajo vse stvaritve, ki so nastale, počelo 
170	 in da obstaja Stvarnik (ʿābudā), ki je skrit pred vsemi v svoji skritosti. 
	 Celotno veliko telo (gušmā) vseh stvaritev
	 je bilo zgibano (etziʿ) po Božji moči in je nastalo iz nič. 
	 Mojzes je svetu razkril misterij (rāzā), ki je bil zakrit,
	 kako in kdaj je [svet] stopil iz niča v bivanje. 
	 In začel je in zapisal: »V začetku je Bog ustvaril
	 nebo in zemljo,«23 ki nista bila ustvarjena in ju je ustvaril. 
	 Mogočni je dal znak (rmaz) in nekaj je nastalo iz nič:
	 nebo, zemlja in [nebeške] vojske, skrite na višavah.
	 Naredil je množice, ki so [ga] slavile na visokem kraju,
180	 in razvrstil je redove, da so stali v služenju njemu. 
	 Osedlal je kočijo in ta je vse gibala k blagoslavljanju
	 z glasovi kril in gibanjem govorečih koles.24

	 Naredil je angele in služabnike iz ognja in vetra,25 
	 nov pogled (ḥezwā) na čistem kraju za veliko slavljenje. 
	 Iz ognja je skoval strašne serafe skupaj z njihovimi krili,
	 njihovimi glasovi in vetjem (ruḥāpā) njihovega posvečevanja.26

	 Postrojil je visoke, srednje in spodnje legije
	 ter postavil nadzornika za slavljenje.27 
	 Naredil je vojske in naredil je poveljnike [nebeških] vojsk.
190	 Vzpostavil je množice v njihovih krajih za slavljenje.
	 Naredil je upravnike služabnikov, slavilcev,
	 blagoslovilcev, posvečevalcev in hvalivcev. 
	 Red za redom, množico za množico, skupino za skupino.
	 Tisoče brez konca skupaj z deset tisočimi brez števila. 
	 Strašne kerube, čudežne serafe, plemenite poglede,
	 veter, ki piha, ogenj, ki žge, velikega potovca (pāhyā rabā).28

	 Njegov znak je vzpostavil redove (tegmē) visokih in nizkih
	 in še drugi nizki red, ki je padel. 
	 Vzpostavil jih je, razvrstil in jih pognal v gibanje,
200	 da blagoslavljajo, posvečujejo in hvalijo. 
	 Njihova usta je napolnil z vsakršnimi slavami in vsakršnimi vzkliki veselja,
23	 1 Mz 1,1. 
24	 Gl. Ezek 1,15-21.
25	 Gl. Ps 104,4. 
26	 Gl. Iz 6,2-4
27	 Ni povsem jasno, kdo je ta nadzornik. Verjetno ga ne moremo enačiti z Luciferjem, saj Jakob nič ne reče o padcu tega nadzornika. 

Morda gre za funkcijo, ki jo je Jakob pripisal neimenovanemu in nepoznanemu nebeškemu bitju. 
28	 Muraoka meni, da se pāhyā rabā najverjetneje nanaša na sonce, ki je bilo pred heliocentričnim obratom smatrano za potujoči 

planet (2018, 22op3). Mahews (2009, 30op35) opozarja na etimologijo grške besede za planet, saj ta izhaja iz glagola planaō, ki 
pomeni »tavati«. 



93BESEDE STARIH

	 da bi po naravi peli veliko slavo.
	 Serafu je v usta položil posvečevanje, ko ga je ustvaril,
	 da bi brž, ko bi odprl usta, iz njih izšlo posvečevanje.
	 Naredil mu je obraz in krila, da bi se z njimi skril,29

	 da bi z zakrivanjem častil Božanstvo.
	 Kerubom je naredil usta, ki rojevajo vse blagoslove,
	 v bližini svojega kraja, za slavljenje svojega imena z močnim glasom.
	 Gledali so drug drugega, se videli, bili ganjeni in začudeni.
210	 Čudili so se, da so nastali, a kako so nastali, jim ni bilo jasno. 
	 Ta znak, ki jih je vzpostavil, jih je gibal
	 k obilnemu blagoslavljanju in posvečevanju.
	 In glej, od takrat rojevajo vsakršne blagoslove in posvečevanja,
	 kot jim je ta znak, ki jih je vzpostavil, položil v naravo. 
	 Vsak izmed njih se je v sebi (ba-qnumeh) čudil
	 in drhtel, da bi slavil in da se slavljenje ne bi končalo. 
	 Niso se vdajali spraševanju, preiskovanju,
	 ali iskanju, da ne bi bili prikrajšani za slavljenje (tešbuḥtā).
	 Klicali so »Svet, Svet, Svet«, medtem ko so trepetali30 
220	 in niso želeli govoriti o ničemer drugem.
	 Vse [nebeške] vojske so gibale druga drugo,
	 da bi ga v trepetu slavile in posvečevale. 
	 Od tega prvega giba, ki jih je vzpostavil,
	 pa vse do danes niso prenehali, ker bi jim bilo dovolj.
	 Zavedali so se, da so nastali, in zaradi tega, ker so nastali,
	 so se gibali k slavljenju. Glas njihovih veselih krikov je odmeval. 
	 Vsi redovi so bili nenadoma gibani k slavljenju,
	 blagoslavljanju, posvečevanju in hvaljenju. 
	 Odmevali so glasovi posvečevalcev, slavilcev
230	 in blagoslovilcev na različne načine, glede na njihovo naravno zmožnost (mkānin).
	 Ko so imeli prostor in razlog za vprašanje,
	 kako bivajo, niso zapadli spraševanju,
	 ampak jih je čudenje gnalo k slavljenju. 
	 In v tem čudenju tudi danes bivajo na svet način.
	 Visoki so bivali v templju luči, ki ga je ustvaril znak,
	 in vsi so peli novo slavo z močnim glasom. 
	 Nebo je bilo oblikovano in z njim vse [nebeške] vojske, 
	 palača kralja in služabniki kralja po skritem znaku. 
	 Po Besedi Gospoda je bilo narejeno nebo, kot je zapisano, 
240	 in po duhu njegovih ust (ruḥ pumēh) [nebeške] vojske, kot je rečeno.31 
	 Gospod (māryā), njegova Beseda (melteh), njegov Duh (ruḥeh), vsa Trojica (tlitāyutā). 
	 In razkrito je bilo, da je Gospod po svojem Sinu ustvaril stvaritve.32 
	 Oče da znak, Sin ustvari in Duh izpopolni. 
	 Po Trojici je svet začel obstajati iz nič.

29	 Gl. Iz 6,2. 
30	 Gl. Iz 6,3.
31	 Ps 33,6.
32	 Gl. Jn 1,3; Kol 1,16. 



94  TRETJI DAN	 2025  2

	 Ko je Trojica uživala v oblikovanjih (tuqānē),
	 je naznačila (remzat), ustvarila (brāt) in izpopolnila (gmarteh l-ʿālmā) svet z veličastno močjo. 
	 Višave in sinovi višav so prebivali v svojih prebivališčih,
	 razprto nebo in nebeščani znotraj njegovega naročja,
	 veliko prebivališče in viseče zavese, ki se raztezajo v njem,
250	 dvorana luči in sinovi luči, ki so svetili v njej.
	 Po tem znaku, ki je brez glasu šel ven k stvaritvam (ʿbādē):
	 po njem so v bivanje (hwāyā) prišli angeli, [nebeške] vojske
	 in vse stvaritve, ki jih Mojzes ni hotel imenovati.33

	 Ta znak jih je vzpostavil v njihovih naravah. 
	 Mojzes, pisar, je telesa in telesne stvarnosti (paʾgrē w-gušmē) položil v svoje knjige,
	 ni pa želel pisati o nevidnih stvaritvah (beryātā d-lā metḥazyān).
	 Ni govoril o skritih angelih, ki so zgoraj,
	 in v svoje knjige ni položil povesti o ognju in vetru.
	 Kajti Levit je pisal samo o tem, kako je nastal vidni svet,
260	 da bi po vidnih stvareh svet naučil, da ima Gospoda.34 
	 To, kar je Mojzes v povesti izpustil in ni bilo zapisano,
	 je David zapolnil v knjigi Ašer35 svojih Psalmov (zmirāteh).
	 »Svoje angele in služabnike je naredil [za] ogenj in veter«36

	 je David zapisal v svojih prelepih Psalmih,
	 da bi se svet podučil, da so tudi angeli ustvarjeni
	 in da so skupaj s stvaritvami prišli v bivanje po Stvarniku. 
	 Česar veliki Mojzes ni zapisal o angelih,
	 je zapisal David. En pa je duh njunih razodetij (ruḥā d-gelyānayhun).
	 Svet se je tako od Davida kot od Mojzesa podučil,
270	 da je Bivajoči (ʾityā), ki je po svojem znaku ustvaril sleherno stvaritev, eden. 
	 David je pokazal, na kateri dan so nastali angeli,
	 da je bilo svetu razodeto njihovo stvarjenje, kdaj in kako. 
	 Po tem znaku, po katerem sta bila ustvarjena nebo in zemlja,
	 po njem so bivale vse vojske nebeščanov. 
	 David je pokazal: »Nebo je bilo ustvarjeno po Besedi Gospoda,«
	 in istočasno z njim »po duhu njegovih ust [nebeške] vojske.«37

	 Mojzes je pokazal, da je Gospod ustvaril nebo in zemljo,38

	 David pa je pokazal, kako so nastale [nebeške] vojske. 
	 Tudi Izaija je po razodetju svojega preroštva
280	 svetu prinesel strašno pripoved o serafih
	 in nas podučil o njihovih krilih ter posvečevanjih,
	 o njihovih glasovih in o zakrivanju njihovih obličij (parṣupayhun),
33	 Jakob se tukaj dotakne enega izmed osrednjih vprašanj memre: zakaj Mojzes v svojem poročilu ni omenil stvarjenja angelov in 

drugih nebeških bitij? Ali to pomeni, da so nebeška bitja neustvarjena? Jakob na ti dve vprašanji odgovori prek svoje teologije 
preroštva, po kateri je vsakemu preroku dan delež (peṣtā) (290–292), da govori o nečem, in Mojzesov delež ni bil, da govori o 
nevidnih stvarnostih, ampak da pokaže, da je svet nastal iz nič in da ima Stvarnika. Angeli so bili ustvarjeni v začetku, še preden 
je nastal prvi dan, in o teh dogodkih nam govorijo David, Izaija, Ezekiel, Daniel in Jozue.

34	 Gl. Rim 1,20.
35	 2 Sam 1,18 omenja, da je David napisal Knjigo pravičnega (hebr. sēper hayyāšar). Sirski prevod tega odlomka pušča besedo yāšar 

neprevedeno in jo transliterira kot ʾašēr (vzhodnosirska izgovorjava) oz. ʾašir. Beseda je v sirski teologiji pogosto rabljena tudi kot 
sopomenka za Psalme in zdi se, da jo v tem pomenu rabi tudi Jakob. 

36	 Ps 104,4.
37	 Ps 33,6.
38	 1 Mz 1,1.



95BESEDE STARIH

	 kako so drug drugega klicali v velikem drgetanju (zawʿā rabā)
	 in posvečevali Gospoda, čigar slava napolnjuje nebo,39

	 in da je po njihovih glasovih oznanjena Trojica,40

	 kako se tudi pragovi tresejo po njihovem kriljenju,
	 da služijo misteriju telesa Sina (rāzā d-pagreh d-brā)
	 in da ga v strahu nosijo z ognjenimi kleščami.41

	 O teh velikih Mojzes ni pisal,
290	 da bi bil Izaiji dan delež (peṣtā), da govori o njih. 
	 Kajti ker je ves duh preroštva (ruḥā d-nbiyutā) eden,
	 ga je Gospod po delih (mnawātā) dal tistim, ki so bili primerni zanj. 
	 Preroki so za Božanskost (alāhutā) postali sinovi skrivnosti (bnay rāzā),
	 ta pa jim je razdelila sleherno razodetje o njenih delih.
	 Vsak od njih je glede na dar, ki mu je bil dan,
	 razodel svetu o Stvarniku in njegovih stvaritvah. 
	 Ker je eden bil premajhen, da bi izgovoril pripoved Božanskosti (alāhutā),
	 je po vseh pel Duh, ki razkriva skrite stvari (kasyātā).
	 Mojzes je pisal o tihih stvaritvah,42

300	 David pa je pel o govorečih legijah.43

	 Izaija je nato svetu pokazal oblike (eskimē) serafov,
	 kako bivajo za posvečevanje.44 
	 Ezekielu je bil dan delež, da govori
	 o kočiji kerubov, polni čudenja.45

	 Kajti ne Mojzes ne Izaija nista govorila o njej. 
	 To povest je povedal prerok, začuden nad razodetji,
	 ki je pojedel zvitek, poln misterijev ustvarjanja (rāzēh d-bāruyutā),46

	 in izbruhnil je memro, katere pomen (sukālā) um dojame le bežno (gāhrin hawnē).
	 Pripovedoval je o kočiji, njenih podobah (šuḥlāpeh),
310	 njenih oblikah in obrazih, ki so povezani z njo,
	 o obličjih, krilih, govorečih kolesih,
	 živem duhu, ki se je sukal znotraj koles,47

	 o gibanju, o služenju kerubov,
	 o vzvišenem prestolu, posajenem na njihove hrbte,48 
	 o videnju podobe Božjega Sina (bar alāhā),
	 ki je bil poveličan (mezdayaḥ) na kočiji v velikem čudenju,49

	 in o glasu tega služenja kerubov v velikem čudenju,
	 ki so Vzvišenega v njegovem kraju blagoslavljali v velikem drgetu.50

	 Vse to se je svet naučil od Ezekiela, sina izgnanstva:

39	 Gl. Iz 6,1-4.
40	 Jakob se nanaša na tri klice »Svet«, ki jih izgovarjajo serafi med posvečevanjem (Iz 6,3).
41	 Gl. Iz 6,6-7.
42	 V Mojzesovem poročilu o stvarjenju (1 Mz 1,1–2,4) nobena stvaritev ne govori. 
43	 Gl. Ps 103,20; 148,2. 
44	 Gl. Iz 6,3. 
45	 Gl. Ezk 1,15-21.
46	 Gl. Ezk 3,1-3.
47	 Gl. Ezk 1,20-21.
48	 Gl. Ezk 1,22-25.
49	 Gl. Ezk 1,26-28.
50	 Gl. Ezk 10,19. 



96  TRETJI DAN	 2025  2

320	 o kočiji, strašni na pogled,51

	 katere pripoved nista razkrila ne Mojzes ne David,
	 niti ni kakšen drug prerok govoril o njej tako kot Ezekiel.
	 Njemu je bil dan dar (mawhabtā) tega razodetja,
	 da v čudenju (tahrā) govori o kočiji kerubov. 
	 Danijelu je bilo pokazano o njihovem zborovanju,
	 o njihovih redovih in o služenju nebeščanov,
	 ki so tisočkrat tisoči služili Bivajočemu (ʾityā) v njegovem kraju
	 in ki so desettisočkrat desettisoči stali pred njim v strahu.52 
	 In tudi o Gabrielu in Mihaelu ter njunih imenih53 
330	 nam je Daniel pokazal v svojem preroštvu. 
	 In da imajo oblast tudi nad kralji in njihovo posestjo
	 ter da [nebeške] vojske delujejo po ukazu svojega Gospoda. 
	 Mojzes je zakril vso pripoved o [nebeških] vojskah,
	 niti ni želel reči ničesar o angelih. 
	 In ni rekel niti, da so nastali, niti, da so bili,
	 da bi sodelavcem (knāwātā) pustil povedati preostanek. 
	 Mojzes ni bil primoran govoriti o stvaritvah,
	 ampak samo, da vsemu svetu pokaže, da obstaja Stvarnik. 
	 Po svojem preroštvu pa je vedel, da ima sebi podobne (ḥabrē)
340	 in da bo to, kar je izpustil, povedano po njegovih sodelavcih.
	 Jozuetu Nunovemu sinu, temu učencu cenjenega rabija,
	 je bilo razodeto, da obstajajo glavarji [nebeških] vojsk.
	 V dolini je videl stražnika (ʿirā), ki je v roki držal meč,
	 in mu rekel: »Glej, jaz sem glavar [nebeških] vojsk.«54

	 Ta pripoved o poveljnikih čet in [nebeških] vojsk 
	 ni bila povedana v pripovedi o šestih dneh,
	 ampak je Mojzes pisal samo o materialnih in vidnih telesih,
	 kako so nastala iz nič.
	 Ko je bil Mojzes določen, da piše o stvaritvah, 
350	 je človeštvo slavilo vsako stvaritev55

	 in svet ni vedel, da ima skritega Gospodarja. 
	 Mojzes je pokazal, da obstaja Stvarnik vseh stvaritev,
	 in je s tem, ko je rekel, da je Gospod ustvaril nebo in zemljo,
	 meril na vse, kar je na nebu in na zemlji: 
	 veter in ogenj, tudi angele in [nebeške] moči
	 ter vse stvaritve, ki po svoji naravi niso vidne. 
	 S tem »V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo«56

	 je Mojzes zajel vse pripovedi o stvarjenju (bāruyutā).
	 Za njim so prišli preroki in izrekli svoja razodetja
360	 ter so stvarstvu razkrili vse stvaritve, ki jih je zakril Mojzes. 
	 In ker vsi vidci pijejo enega Duha (ruḥā),
51	 Gl. Ezk 1,1. 
52	 Gl. Dan 7,10. 
53	 Gl. Dan 8,16; 9,21; 10,13.21; 12,1.
54	 Joz 5,13-14.
55	 Gl. Rim 1,23
56	 1 Mz 1,1.



97BESEDE STARIH

	 je ena tudi resnica izgovorjena po njihovih razodetjih. 
	 Znak Božanskosti je torej šel nad nič
	 in ga naredil v nekaj velikega, kar je bivalo, postalo in bilo:
	 nebo in zemljo ter tudi angele in [nebeške] vojske,
	 veliko brezno in tudi temo, ki je nad njim. 
	 Znak je oblikoval (atqen) ogenj, vodo, zemljo in zrak,
	 štiri, ki so nastali in iz katerih je nastal ves svet. 
	 Nastali so kot nasprotujoči si elementi in bili nanizani
370	 eden za drugim, dokler ni bil vsakemu dodeljen njegov lasten delež.
	 Zaradi tega svet ni bil dobro oblikovan in ne poseljen. 
	 Nastala je zemlja, toda bila je pusta in prazna.57 
	 Ogenj je bil pomešan z vetrom, zemlja je bila položena v vodo. 
	 In odmerjen (psiq) in položen je bil svet, ki je nastal, ko še ni bil oblikovan. 
	 Tudi tesar poseka (pāseq) les v gozdu
	 in iz njega naredi lepe izdelke. 
	 Tudi slikar razporedi barve in barvila
	 in nato začne slikati lepo podobo.
	 Tudi Bog je svet izrezal (pasqeh) iz niča,
380	 da bi iz njega začel in vzpostavil stvaritve brez garanja.
	 Po enem znaku je ustvaril svet, ki še ni bil oblikovan.
	 V šestih dneh je vzpostavil in uredil vse oblike (tuqānin). 
	 Božji moči ni bilo treba, da dela postopoma (nagar ruḥeh),
	 da so bile vse stvaritve izpopolnjene v šestih dneh,
	 ampak je stvarstvo potrebovalo red (ṭukāsā),
	 ko je bilo ustvarjeno, da bi bile ena za drugo vzpostavljene njegove oblike. 
	 Postopno nastajanje (magrat ruḥā) je bilo potrebno za oblike,
	 da bi podarile prostor svojim vrstnicam, medtem ko prehajajo. 
	 Noč je potrebovala dnevni čas (ʾimāmā),58 ko sta bila razporejena,
390	 da bi vsak od njiju vzel dodeljen delež (ṭawrā). 
	 Štiriindvajset ur je bilo dodeljenih dvema bratoma
	 in vsak od njiju jih je potreboval dvanajst. 
	 Zaradi tega je podaljšal čas ustvarjanja,
	 da bi vsak od njiju vzel svojo lastnino in jo nato predal [naprej].
	 Zato je bilo nujno, da je njegovo delo [trajalo] šest dni 
	 zaradi urejanja vseh dnevnih časov (imāmē) in noči (laylāwātā).
	 Kajti bilo bi enostavno, da bi po enem znaku Stvarnik vzpostavil
	 deset tisoč svetov, če bi jih želel ustvariti. 
	 Ko je ustvarjal, ni ustvaril toliko stvaritev, kot bi lahko,
400	 ampak toliko, kolikor so jih lahko one sprejele,
	 da bi izdelki, ki so nastali, dali prostor drug drugemu 
	 in da en izdelek svojemu vrstniku ne bi branil [prostora], ko je nastajal. 
	 Če bi takoj, ko je nastalo jutro, pokukal večer, 
	 ne bi bilo prostora ne za svetilo ne za dnevni čas.
	 Če bi noč nastala skupaj z dnevnim časom, 

57	 Gl. 1 Mz 1,2. 
58	 Beseda ʾimāmā pomeni »dnevni čas«, »čas dnevne svetlobe«. Od tega je treba ločiti besedo yawmā, ki se nanaša na »dan« kot 

celoto dnevnega in nočnega časa.



98  TRETJI DAN	 2025  2

	 bi bilo zmedeno delovanje [nebeških] vojsk. 
	 Zato je bilo nujno, da je bil potrpežljiv z ustvarjanjem (ʿābudutā),
	 zaradi teka tega kolesa, ki napolnjuje čase,
	 da so eden za drugim prihajali vsi trenutki
410	 v urejenem teku, ki je razvrščen in ne pride v neredu,
	 da dnevni čas ne bi poniževal noči in se ji ne bi norčeval
	 in da tudi noč ne bi dnevnemu času ukradla barve. 
	 In da bi bil prostor med večerom in prihajajočim jutrom,
	 da bi dnevni čas bival svetlostno, brez škode,
	 in da bi noč vzela vse svoje temne ure 
	 in da v njo ne bi vstopilo žarenje in svetenje dnevnega časa
	 ter da bi vsi dnevni in nočni časi tekli
	 po svojih poteh, po svojih ozemljih ob svojih časih. 
	 In barva tega se ne bo pomešala z barvo onega,
420	 kajti tek kolesa bi se skvaril zaradi sprememb.
	 Zaradi tega prvi dan in drugi dan
	 pa tudi tretji, četrti in peti.
	 In šesti dan, ko so bila zaključena vsa oblikovanja.
	 In napočil je sedmi dan, počitek od stvarjenja.
	 Po znaku (remzā) je bilo vzpostavljeno celotno stvarstvo, ko je bilo ustvarjeno.
	 V šestih dneh je obleklo lepote vseh oblik.
	 Po elementih, ki so po tem znaku prišli v bivanje,
	 je bil svet ozaljšan z lepotami in oblikami,
	 velikim breznom in poleg njega, tudi če še ni bila oblikovana, z zemljo
430	 in tudi s temo iz sence v prostoru noči. 
	 Brezno se je zgibalo in iz sebe dvignilo oblake ter vrglo sence.
	 In varovalo je prostor (nṭar duktā)59 noči, da bi ta bila nad stvaritvami,
	 kot je tudi David govoril v svojih psalmih: 
	 »Temo je postavil za njegovo skrivališče in ga obkolil s sencami.«60

	 Ta tema vode, ki je nastala, je bila iz oblakov, 
	 ki so zasenčevali, pod njimi pa so bile sence.
	 Nastala je tema in veter (ruḥā) je pihal nad vodami. 
	 Ustvarjen veter, ne Sveti [Duh] (ruḥā britā law qadištā), kot je bilo razumljeno. 
	 Mojzes ga je klical Gospodov Duh (ruḥā d-māryā),61 kot če bi govoril
442	 »Stvaritev Gospoda«, ki je vela nad njegovimi stvaritvami.62

	 Nastalo je brezno in iz njega so se vzpeli oblaki zraka
	 in iz njih je nastala ta tema, ki je bila iz vode.
	 Veter je pihal na ukaz Božanstva,
	 da bi ločil in oblikoval izdelke, ki so nastali.
	 Tako je tudi morje Sof,63 ki ga je razdelil po Mojzesovi roki,
59	 Besedna zveza nṭar duktā lahko pomeni preprosto, da je brezno »varovalo kraj« oz. »prostor« noči. Vendar jo Jakob in skoraj 

celotna sirska tradicija od Efrema dalje rabi za označevanje namestništva, torej ko nekdo opravlja funkcijo drugega. Besedna 
zveza nāṭar duktā je klasičen sirski izraz za človeškega oblastnika, ki mu je funkcija kralja dana le namestniško, torej da jo varuje 
za Kristusa, pravega kralja, ki prihaja. 

60	 Ps 18,12.
61	 Gl. 1 Mz 1,2.
62	 Sirska beseda ruhā lahko pomeni tako »(Svetega) Duha« kot »veter«. Jakob opozarja, da je zmotno misliti, da je Sveti Duh vel nad 

breznom, saj bi to pomenilo, da ima Sveti Duh telesno realnost.
63	 Ime »trstično morje« (hebr. yam-sûp) (2 Mz 13,18) je v Pešiti transliterirano in ne prevedeno. 



99BESEDE STARIH

	 z vetrom vodil vso noč, kot je pisano.64

	 In ko je ljudstvu spustil mano, je poslal veter
	 in je v puščavi za vojske nakopičil slavni kruh.
	 In ko je želel dvigniti prepelico, je zapihal veter65 
450	 in iz njega je dal deževati čistega mesa za veliko ljudstvo.
	 Tako je tam – medtem ko je užival nad stvaritvami, 
	 ki jih je nameraval ustvariti – veter šel nad oblike,
	 kakor tudi dandanašnji piha za semena in drevesa
	 ter jim daje rasti po ukazu Božanstva, 
	 meče roso in, če mu tako ukaže, piha vetrič
	 in po njem povzroči, da dozorijo klasje in semena.
	 Zato mu je ukazal, naj veje (traḥef) nad stvaritvami,
	 da bi bili po njem izdelki, ki so nastali, ločeni drug od drugega: 
	 brezno in zemlja, pa tudi tema in veter, ki piha. 
460	 Znak je stal, da bi vzpostavil svet v velikem čudenju.
	 In [nebeške] vojske so bile polne navdušenja, čudenja in začudenja
	 in nihče izmed njihovih množic si ni upal spraševati.
	 Njihov Gospod je bil skrit in niso doumeli kje je njegov prostor (atreh).
	 Bili so polni gibanja (zāwʿā), da bi ga blagoslavljali, kjer koli je. 
	 Nato je skriti Gospod rekel: »‚Naj bo luč!‘
	 In nastala je luč.«66 In [nebeške] vojske so se stresle, da bi vriskale. 
	 Slišale so ukaz in poleg njega videle delo, ki je nastalo. 
	 In dvignilo se je slavljenje skritega Gospoda iz njihovih množic.
	 Glas je vzpostavil ustvarjanje luči in jih navdal s čudenjem. 
470	 V čudenju (dumārā) so dvignili svoje glasove k slavljenju.
	 Iz skritosti Božanstva je izšel ukaz
	 in potisnil vstran temo vode ter privedel luč.
	 Pokazal je pot noči, da bi odšla vstran, jo potegnil in je odšla. 
	 In vstopil je dnevni čas in stal (qām) je na svojem prostoru (duktā), da bi tudi on kraljeval. 
	 Stal je (qām), toda tema je ostala nad vodami
	 za mero noči. In takrat je bilo rečeno: »Naj bo luč.«67

	 In nastala je prva noč iz teme,
	 tista iz oblakov, s katero je bilo pokrito brezno.
480	 Ko je bivala za mero dvanajstih ur, 
	 je vzšel dnevni čas, nova stvaritev, nad oblikami. 
	 »Bog je rekel: ‚Naj bo luč!‘ in nastala je luč.« 
	 In vstal je velik čas dneva in nebeške vojske so vriskale. 
	 Niso vedele, kako so nastale iz nič,
	 in videle so, da je nastala luč, ter so se podučile o stvarniku,
	 da je on ukazal in so nastale, kakor je ukazal. In nastala je luč.
	 Ta, čigar narava je skrita: njegovo ustvarjanje je razkrito in poveličano. 
	 In dnevni čas (imāmā) je postal dan (yawmā), poln vseh radosti. 
	 Prvorojenec svojih bratov, ljubljeni vodja sebi enakim.

64	 Gl. 2 Mz 14,21.
65	 Gl. 4 Mz 11,31; Ps 78,26. 
66	 1 Mz 1,3. 
67	 1 Mz 1,3. 



100  TRETJI DAN	 2025  2

	 Postal je prvi dan v tednu, poln misterijev (rāzē) in napolnjen s simboli (ṭupsē).
490	 In bil je potegnjen in je prišel na svet, da bi nastal, [čeprav] še ni bival. 
	 Ustvarjanje (ʿābudutā) je spočelo in rodilo dva brata:
	 temno noč in čas dneva, poln svetlobe. 
	 Dve lepoti, ki druga drugi nista bili podobni. 
	 In razodeto je bilo, da je vse, kar je ustvaril Gospod, lepo. 
	 Prvi dan je začetek (rišā) sveta, velika lepota.
	 Začetek kroga (giglā), ki je naznačil izvir ustvarjanja (ḥipā d-bāruyutā).
	 Noč je bila prva in je zavzela službo (duktā) pred časom dneva. 
	 Prišla je svetloba, jo odrinila vstran, vstopila in se postavila, da bi bila prvorojena. 
	 Rebeka je Izaku kot dnevni in nočni čas rodila 
500	 Ezava in Jakoba, ki drug drugemu nista bila podobna. 
	 Ezav, prvorojenec, je bil temne barve kot čas noči.
	 In prišel je Jakob in zagrabil njegovo peto kot čas dneva.68

	 Čas dneva je šel ven in zagrabil peto časa noči, svojega brata.
	 In vstal je prvi dan, da bi postal kot temelj (šatestā) sveta.
	 Čudo (dumārā) je bil ta prvi dan, ki je nastal
	 iz svetlobe, ki je skriti Gospod izrekel in je nastala.69

	 Ta dan ni imel ur dneva
	 in ni odšel proč (etyabal) ob šesti ali deseti [uri], da bi nastal večer, 
	 kajti slavna svetloba tega dne ni potovala po poti.
510	 Bila je trdno odločena razsvetliti stvaritve.
	 Ni vzšla na vzhodu kot sonce in začela potovati.
	 Kajti zares je nastala, kot je bilo rečeno, »Naj bo svetloba«.70

	 Ni se premikala od tukaj do tja, da bi štela ure, 
	 niti ni imela vzhoda in zahoda.
	 »Bog je rekel ‚Naj bo svetloba‘ in nastala je svetloba.«71

	 Zares je nastala, kot je rečeno, ne da bi vzšla. 
	 Svetloba je vstopila, bivala in služila, da je nastala mera, ki ji je bila določena,
	 dokler je bilo od tega časa dneva zahtevano, da zavzema svoje mesto. 
	 In prvi dan se je vzpostavil iz tega časa noči in časa dneva. 
520	 In večer in jutro sta pospešila tek drug za drugim. 

Prevedel: dr. Aljaž Krajnc

68	 Gl. 1 Mz 24,26.
69	 Gl. 1 Mz 1,3. 
70	 1 Mz 1,3. 
71	 1 Mz 1,3. 



101

Foto: Denis Končar



102  TRETJI DAN	 2025  2

DR. ALJAŽ KRAJNC

Jakobova simfonična pesnitev 
v sedmih stavkih

Jakobova memra O oblikovanju stvaritev je teološka pesnitev, napisana v 3020 dvanajstzložnih 
verzih, kjer je prav zlog osnovno ritmično sredstvo. Pri Jakobu se teologija tvori v pesmi in zato 

ni vezana na zakonitosti teoloških traktatov, temveč se opira na simbolni jezik, ko isto resnico 
prikazuje prek podob, prek nenehnega in večkratnega približevanja resnici v govorici metafor, 
ki vsaka na svoj način izraža to, za kar je ena sama premajhna: pripoved o Božanskosti (v. 297). 
Pripoved (šarbā) o vzvišenih lepotah (v. 14) oz. Božanskosti (v. 45) je tudi za Jakoba namen njegove 
memre. 

Kot osnovna značilnost Jakobove memre se kaže polifoničnost, ki jo omogoča že njegovo branje 
Svetega pisma, saj je bil za pripoved o Božanskosti en sam glas premalo, ampak »je po vseh pel Duh, 
ki razkriva skrite stvari« (v. 298). Jakob se zaveda, da je resnica Svetega pisma dosegljiva le prek 
poslušanja pesmi, ki jih poje Duh, prek polifoničnega zvena, ki pri tem nastaja.

Hkrati Jakobova pesnitev izkazuje tudi simfonični značaj, saj te glasove povezuje v harmonično 
pesnitev o stvarjenju, kjer variacije na različne teme v obliki polifonije ustvarjajo simfonično celoto, 
v kateri vsak stavek deluje kot del harmonične celote. Simfonični značaj Jakobove pesnitve se kaže 
predvsem v prehajanju tem, načinu, kako nakazuje nove teme v preigravanju že obstoječih, in v 
tem, da se nekatere teme pojavljajo na več mestih, kar deluje kot pozen odmev. Alteracija tem, nji-
hovo nenehno prepletanje in vračanje dajejo pesnitvi harmoničen in simfoničen značaj. 

Narava Jakobove memre O oblikovanju stvaritev kaže, da jo je treba razumeti kot glasbeno delo, 
saj je pisana v ritmu. V njej zazveni polifonija glasov, ki izreka Božanskost. Tako kot v velikih 
simfonijah Jakob ohranja harmonijo skozi celotno delo prek različnih tem, ki se v nenehno novih 
oblikah rojevajo ena iz druge, se oddaljujejo in spet vračajo. Razumeti Jakobovo memro kot simfo-
nično pesnitev pa ni zgolj estetska metafora, temveč se kaže kot hermenevtični ključ razumevanja 
njegovega dela, ki je samo strukturirano kot simfonična pesnitev in ki resnice ne izreka zgolj prek 
besed in diskurzivnega razkritja bivajočih resničnosti, ampak resnico odstira tako, da v polifonijo 
privede svoje lastno govorjenje ter glasove Svetega pisma, tako da v njihovem večglasju zazveni 
resnica kot lepota. Jakobova pesnitev s tem potrjuje uvid Hansa Ursa von Balthasarja, da je lepota 
prvotni način, v katerem se razodeva resnica, da ni le okras, temveč epifanija resnice. Pri Jakobu gre 
za poetiko stvarjenja, ki govori o lepotah ustvarjenih resničnosti in njihovem porajanju (vv. 1–2), 
končno pa je pravzor lepote lepota Besede, ki je popolna in Božanska lepota (vv. 21–22). 

Zaradi navedenega bo komentar k Jakobovi pesnitvi upošteval temeljno hermenevtično načelo, 
da je treba Jakobovo memro razumeti podobno kot glasbeno delo, kjer sta primarna načina javlja-
nja lepote polifoničnost in simfoničnost, ki se medsebojno bogatita ad maiorem Dei gloriam. 

UVERTURA: KAKO GOVORITI? BOGO-ČLOVEŠKO DVOGLASJE

Ena izmed značilnosti Jakobovih memr je, da jim doda uvode, v katerih Boga prosi, naj mu omo-
goči izrekanje memre. Za razliko od grških pesnikov, denimo Homerja, ki se na začetku Iliade obrne 
k muzam, se Jakob obrne k Bogu in ga prosi, naj mu Stvarnik, ki ga nagovarja s »ti«, da, da govori 



103BESEDE STARIH

(v. 1), naj začne govoriti po njem (v. 3), naj razodene svojo dobroto (v. 5), naj da ustom, da ga slavijo, 
naj zaseje v njem memro (v. 13), iz katere naj po Duhu privede pripoved (šarbā) o vzvišenih lepotah 
(v. 14). Boga prosi, naj mu da svojo roko (v. 34), naj nanj nagne svoje vzhajanje, kajti razen po Bogu 
ni za dušo nobene svetlobe (vv. 35–36). V eni izmed zadnjih variacij na to temo Jakob reče: »Kdo je, 
ki te lahko izreče, Gospod, če ne po tebi?« (v. 40) Končno je za izrekanje Boga potrebna Božja Beseda 
(meltā), ki je »višja od besed in tišin« (v. 39): za »vzvišeno pripoved je govorcu potrebna Beseda 
življenja« (melat ḥayē). Jakob je tako v uverturi povsem jasen, da je za njegov govor potrebno Božje 
delovanje; da »vse zmore v Njem, ki mu daje moč«, rečeno s Pavlom (Flp 4,13).

Poleg teme Božjega delovanja, ki je nujno za govorjenje, v dvoglasje z njim vstopa še človeška za-
držanost, ki je primerna za izrekanje memre: »prek tebe naj začnem govoriti, ko se čudim (tāhar)« 
(v. 3). Čudenje (√thr) ni prisotno le v uverturi, temveč je tudi dejavnost, pripisana prerokom in celo 
ustvarjenim bitjem: čudenje nebeške vojske žene k slavljenju in v tem čudenju vztrajajo vse do 
danes (vv. 233–234, v. 461); kočija kerubov je polna čudenja (v. 304); Božji sin je na kočiji poveličan 
v velikem čudenju (v. 316); kerubi služijo v čudenju (v. 317); Ezekiel v čudenju govori o kočiji (v. 
324); svet je bil vzpostavljen v velikem čudenju; tudi ustvarjene luči so ustvarjene v čudenju in v 
čudenju slavijo (vv. 469–470). Čudenje je dejavnost, ki je conditio sine qua non govorjenja o Bogu, 
eksistencialno zadržanje, ki sploh omogoča kakršno koli pripoved (šarbā) o Božanstvu:

»Vse pripovedi o Božanstvu (ʾalāhutā) so čudenje (tahrā), 
in če se ta, ki govori, ne čudi, naj bo raje povsem tiho.« (vv. 45–46)

Jakob čudenje povezuje z dušo (napšā), saj čudenje dušo prevzame podobno, kot vera (ḥaymānutā) 
prevzame um (hawnā) (v. 43). Pri čudenju in veri gre za dve komplementarni dejavnosti, ki sta obe 
potrebni za učenje oziroma nauk (yulpānā). Nauk torej ne izhaja samo iz vere, ampak je tisto vmes, 
kar nastaja med vero in čudenjem in kateremu je zaradi te vmesnosti dan oscilacijski značaj gibanja 
med čudenjem in vero. Ker je čudenje integralen del nauka, je ta dosegljiv le prek eksistencialnega 
zadržanja čudečega. Čudenje in vera sta naposled združena v ljubezni: 

»Razen z ljubeznijo (ḥubā), ki je polna čudenja in vere,  
naj si nihče ne drzne govoriti o veličastvu.« (vv. 47–48) 

Jakob nam v uvodu v svojo simfonično pesnitev ponudi Božje-človeško dvoglasje, ki je potreb-
no za vsako govorjenje o Bogu. Na eni strani je nujno Božje posredovanje, saj je o Bogu mogoče 
govoriti le s pomočjo Boga, na drugi strani pa je potrebno, da se človek »odpre« v čudenju. Samo 
v eksistencialnem zadržanju čudenja je namreč mogoče govoriti o Božanstvu. To temeljno 
dvoglasje služi kot uvod v uverturo in kot tako nakazuje osnovno tonaliteto celotnega dela, ki je 
izrečeno v harmoniji čudenja in Božjega delovanja.

PRVI STAVEK: STVARJENJE IZ NIČ

Potem ko je Jakob v uverturi celotno pesnitev uvedel z Bogo-človeškim dvoglasjem, v prvem 
stavku takoj pove, da je njegov um »pregledal nebesa, svetila in [njihove] tirnice« (v. 51) ter »obču-
doval v čudenju vsem stvaritvam« (metdamar hāwnā b-tahrā d-kul beryātā) (v. 52). V tem čudenju 
v Jakobu zadrgeta memra, polna čudenja vsem stvaritvam (v. 53), in celo poskakuje v njem, da bi 
se razodela. Jakobovemu lastnemu čudenju nad vsemi stvaritvami – njegovemu zrenju stvarstva 
z visokega kraja (rāwmā) – se v tem trenutku pridruži branje Mojzesove knjige. Od te točke dalje 
bo duhovniško poročilo o stvarjenju ključna tema Jakobove memre, ki jo v tem pogledu lahko 
označimo za variacijo na 1 Mz 1,1–2,4. Ključno je, da za Jakoba branje 1 Mz ne pomeni odpovedi 
lastnemu umu, ampak je prek branja Mojzesa razumevanje (buyānā) obogateno (ʿtar), da izreče 



104  TRETJI DAN	 2025  2

čudenje nad ustvarjanjem (tahrā d-bāriyutā). Jakob tukaj znova pokaže simfonično naravo svoje-
ga dela, saj glas (qālā) Mojzesa »V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo« (1 Mz 1,1) ne predstavlja 
grožnje njegovemu lastnemu glasu, njegovi besedi, ampak ga spodbudi, da »zadrgeta« (zāʿet) go-
voriti. Od zdaj naprej bo Jakob govoril v sozvočju z Mojzesom, čemur se bodo pridružili še ostali 
preroki, ki so govorili o stvarjenju sveta. Jakob nas uvaja v polifonijo ene resnice, ki se kaže v 
njegovem sprejemanju Mojzesovih besed in bo kasneje eksplicitno predmet memre. 

Že v tem prvem dvoglasju Jakoba in Mojzesa začne Jakob svojo variacijo na Mojzesovo temo, 
ki postane mojstrsko napisana melodija drznega uma, premaknjenega izven orbite tega sveta (v. 
64), in se sprašuje, čemu je bil podoben prostor sveta, ko še ni bil (v. 71). Jakobov um je kot Henoh 
»prestavljen« (v. 63) v pred-čas: »Tam, na tistem kraju, pred tem gibom (zawʿā), ki pripelje nekaj v 
bivanje (d-nehwē medem), / sem zrl, taval, se čudil, se izgubil, se razgledoval in stal.« (vv. 85–86). 
In tam k njemu kapljajo »valovi sijajev Božanskosti« (galilē d-ziwāh d-ʾalāhutā) (v. 88). Poroča o 
svojem videnju Boga, ki je pred stvarjenjem prebival in se poveličeval, se posvečeval in ni po-
treboval nobene stvaritve (vv. 93–98). »Veličastno Bivajoče (ityā rabā) je bilo vzvišeno po svoji 
Bivajočnosti (ituteh). Prebivalo je v sebi in ni bilo kraja, ki ga ne bi napolnjevalo.« (vv. 99–100) 

Vprašanje, ki se poraja in je bilo v zgodovini judovske, krščanske in islamske misli široko 
obravnavano ter so bili nanj podani raznovrstni odgovori, je: »Zakaj je Bog ustvaril svet?« Prav 
odgovor na to vprašanje bo v nadaljevanju podala Jakobova memra. Jakob jasno pove, da Bog ni 
potreboval stvarjenja stvaritev (v. 102), ampak je svet ustvaril, ker se je v njem vzdramila (√dwl) 
ljubezen (raḥmē) (v. 101) in ker je dober (ṭābā) (v. 104): 

»In v njem se je vzdramila (dālw) ljubezen (raḥmē), ki je bila po naravi v njem, 
da bi ustvaril stvarstvo, čeprav ni potreboval stvaritev.  
S svetom, ki ga je ustvaril, ni hotel izpolniti svoje potrebe, 
ampak je stvaritve ustvaril, ker je dober (ṭābā).« (vv. 101–104)

Pri tem je treba poudariti, da beseda raḥmē v ednini lahko pomeni tudi »maternica«, kar kaže 
na nežno, usmiljeno materinsko ljubezen, katere odsotnost ni sovraštvo, temveč krutost. »Svet 
je bil ustvarjen po dobroti (ṭābutā), da bi z Bivajočnostjo (ʾitutā) bilo to, kar je nastalo iz nič.« (vv. 
109–110) Če beremo ali poslušamo Jakobovo memro, lahko v besedah »In v njem se je vzdramila 
ljubezen« (wdālw bēh raḥmē) zaslišimo ton, ki začne zveneti in postopoma s seboj prikliče celotno 
stvarstvo v obstoj. Odlična je primerjava z začetkom Mahlerjeve prve simfonije, kjer se iz prvega 
tona počasi rojeva celotno vesolje melodij. 

Za Jakoba ima stvarjenje kenotičen značaj, kar poudari z uporabo glagolskih korenov √nḥt in 
√tḥty. Mojzes je videl stvarnika, kako se spušča ustvarjat (nḥet nebrē) stvarstvo (v. 132), in Jakob 
jasno pove, da če se Bog ne bi spustil in ponižal, ne bi mogel ustvariti sveta:

»In spustil se je ustvarjat (nḥet nebrē) stvaritev za stvaritvijo po njihovih oblikah. 
In postalo je očitno, da če se ne bi spustil (ettaḥtī), ne bi ustvarjal.« (vv. 105–106)

Božja ljubezen in dobrota, zaradi katerih je Bog svet iz nebivanja pripeljal v bivanje, se izrazita 
v spustu Boga iz visokosti njegovega kraja, da ustvari ustvarjene resničnosti.

Svet je po Jakobu nastal po Božjem znaku (remzā). Samostalnik remzā in glagol rmaz po svojem 
osnovnem leksikalnem pomenu pomenita »znak«, »simbol« oziroma »naznačiti«, »pokazati«. 
Jakob in že poprejšnja sirska tradicija (predvsem Narsaj) besedo uporabljata za označevanje Bož-
jega stvariteljskega dejanja, prek katerega Bog ustvarja:

»In iz Bivajočnosti je nastalo je prvo gibanje (zawʿā). 
Znak (remzā) je šel ven in deloval, da je nič postal nekaj.« (vv. 133–134)



105BESEDE STARIH

Alwan, ki je analiziral rabe besede remzā v celotnem Jakobovem opusu, ugotavlja, da beseda 
remzā v eni besedi označuje Božjo voljo in moč, po katerih je Bog ustvaril svet, saj pri Bogu, 
drugače kot pri ljudeh, oboje sovpada (Alwan 1988–1989, 104). Jakob v svojo teološko pesnitev 
vpelje temo, ki je stalnica v njegovih memrah o nastanku sveta. V prvem stavku memre o prvem 
dnevu je tema znaka vseprisotna, saj se prvič pojavi v v. 67, njena zadnja pojavitev pa je v v. 460. 
Znak vzpostavi (aqim) nekaj iz nič (vv. 67, 177, 363–365) in sleherna stvaritev nastane po znaku (vv. 
270, 381, 425). V prvem stavku je govora predvsem o stvarjenju nebeških vojsk ter štirih osnovnih 
elementov, ki so nastali po znaku (vv. 197, 235, 237, 273–274, 367). Jakob jasno pove, da znak daje 
Bog (v. 177) in da on ustvarja po znaku (v. 270). Znak, ki kot opozori Alwan, v sebi vsebuje voljo 
in moč, si lahko predstavljamo kot gib (v. 133), ki naznačuje začetek ustvarjanja, v bivanje požene 
celoten kozmos in stoji na njegovem začetku. Je ne-fizičen in neslišen (v. 251) gib dirigenta, ki 
obenem privede v bivanje prvi ton. Končno je po Jakobu znak delovanje, ki je znotraj Trojiškega 
oblikovanja ustvarjenim pripisano Bogu Očetu:

»Oče naznači (rāmaz), Sin ustvari (bārē) in Duh izpopolni (gāmar).  
Po Trojici je svet začel obstajati iz nič. 
Ko je Trojica uživala v oblikovanjih (tuqānē), 
je naznačila (remzat), ustvarila (brāt) in izpopolnila (gmartēh) svet z veličastno močjo.« (vv. 243–246)

Oblikovanje stvaritev je po Jakobu delo Trojice, znak, ki je povezan z Očetovim delovanjem, pa 
je integralen del tega oblikovanja. Znak je končno del nedeljivega Trojiškega Božjega stvaritelj-
skega dela, po katerem je bil ustvarjen ves svet.72 Podobno kot spuščanje, brez katerega svet ne bi 
bil ustvarjen (v. 106), v ospredje postavlja dejavnost, ki je običajno povezana z drugo Božjo osebo; 
je znak eminentno Očetov, čeprav je neločljivo povezan s stvariteljskim dejem celotne Sv. Trojice. 

Do konca prvega stavka memre Jakob govori še o dveh temah: o enosti preroštva in o postop-
nosti stvarjenja. Predvsem v prvi se znova pokaže Jakobova težnja k harmoniji in simfoničnosti. 
Jakob namreč naziva vprašanje, zakaj Mojzes v svojem poročilu o stvarjenju ni govoril o stvarje-
nju angelov in nebeških vojsk, ampak le o telesnih stvarnostih. Jakob poda svoj odgovor v dveh 
delih: Mojzes je pisal, da bi se svet po vidnih stvareh naučil, da ima Gospoda (v. 260), saj je bil, kot 
izvemo prej v memri, predtem zatemnjen v malikovanju (v. 150). Drugi del odgovora je povezan z 
Jakobovo teologijo preroštva: čeprav Mojzes ni govoril o nevidnih stvareh, ampak je o njih govoril 
šele David v svojih psalmih (vv. 262–263), je eden »duh njunih razodetij« (ruḥā d-gelyānayhun) (v. 
268). Mojzes tudi ni pisal o stvarnostih, ki jih omenja Izaija, »da bi bil Izaiji dan delež (pestā), da 
govori o njih« (v. 290). Jakob o enosti preroštva v zgoščeni obliki pravi:

»Kajti ker je ves duh preroštva (ruḥā d-nbiyutā) eden (ḥdā), 
ga je Gospod po delih (mnawātā) dal tistim, ki so bili primerni zanj.  
Preroki so za Božanskost (alāhutā) postali sinovi skrivnosti (bnay rāzā), 
ta pa jim je razdelila sleherno razodetje o njenih delih. 
Vsak od njih je glede na dar (māwhabtā), ki mu je bil dan, 
razodel svetu o Stvarniku in njegovih stvaritvah.  
Ker je eden bil premajhen, da bi izgovoril pripoved Božanskosti (alāhutā), 
je po vseh pel Duh (zemrat ruḥā), ki razkriva skrite stvari (kasyātā).« (vv. 291–298)

Jakob na tem mestu sam uporabi glasbeno metaforo, ko pravi, da po vseh prerokih »poje« Duh. 
Eden je Duh preroštva, ki poje v vseh prerokih glede na dar (māwhabtā), ki jim je dan, tako da se 
ustvarja večglasje preroštva, ki edino lahko izgovarja pripoved o Božanskosti. Pripoved o Božanskosti, 

72	 V že omenjeni analizi Alwan povsem spregleda utemeljenost znaka v Sv. Trojici in njegovo mesto v Jakobovi trinitarični teologiji. 



106  TRETJI DAN	 2025  2

kakor je posredovana v Svetem pismu, je po svojem bistvu večglasna in se kaže kot harmonična ubra-
nost, znotraj katere po vsakem preroku poje isti Duh, ki razkriva skrite stvari in govori o isti resnici:

»In ker vsi vidci pijejo enega Duha,  
je ena tudi resnica izgovorjena po njihovih razodetjih.« (vv. 361–362) 

Jakobov uvid je daljnosežnega pomena, saj na kratko povzema krščansko hermenevtiko Svete-
ga pisma, ki v posameznih besedilih kljub njihovi različnosti prepoznava temeljno harmonično 
enost, izraženo v večglasju. Takšno branje je aktualno še danes. Resnica Svetega pisma ni dos-
topna zgolj s poznavanjem enega svetopisemskega mesta – njegovega nastanka in sporočilnosti 
v kontekstu nastanka –, ki bi na odlikovan način izrekalo resnico o Božanskosti, temveč je treba 
posamezna mesta razumeti šele v celoti harmoničnega večglasja, kjer v več glasovih poje isti Duh 
in ki edino lahko izgovori pripoved o Božanskosti. 

Druga tema, o kateri razpravlja Jakob, je postopnost stvarjenja. Postavlja se vprašanje, zakaj 
Bog ni vsega ustvaril naenkrat, ampak je svet ustvaril v šestih dneh, sedmi dan pa počival. Jakob 
je jasen, da »Božji moči ni bilo treba, da podaljšuje« (v. 383) in da bi bilo zanj enostavno, »da bi 
po enem znaku vzpostavil / desettisoč svetov, če bi jih želel ustvariti« (vv. 397–398). Postopnost 
stvarjenja ni posledica Božje nemoči, ampak je stvarstvo potrebovalo red (ṭukāsā) (v. 385). Jakob 
pojasni, da je postopnost pomenila, da ima vsaka stvaritev svoj delež (v. 390) in da en izdelek dru-
gemu ne preprečuje prostora pri nastajanju (v. 402). Z drugimi besedami, Bog je s postopnostjo 
ustvaril čas (v. 393), in »če bi takoj, ko je nastalo jutro, pokukal večer, / ne bi bilo časa ne za svetilo 
ne za dan« (vv. 403–404):

»Zaradi tega je bilo nujno, da je bil potrpežljiv z ustvarjanjem (ʿābudutā), 
zavoljo teka tega kolesa, ki napolnjuje čase, 
da so eden za drugim prihajali vsi trenutki.« (vv. 407–409)

Postopnost stvarjenja je v službi rojevanja časa, ki je nastal prav zaradi postopnosti.
Prvi stavek Jakobove simfonične pesnitve se izteče v obravnavo stvarjenja prvega dnevnega 

in nočnega časa. Kronološko je najprej nastopil čas noči, ki je trajal dvanajst ur prvega dne, torej 
ko je tema pokrivala brezno (vv. 477–479). Nato pa je, ko je Bog rekel »Naj bo luč«, nastopil še čas 
dneva. Po preteku dnevnega časa se je iztekel prvi dan, poln vseh radosti (v. 487). Jakob nastop 
dnevnega in nočnega časa, ki skupaj tvorita prvi dan, primerja rojstvu Ezava in Jakoba, ki sta si 
bila različna in sta prišla iz Rebeke tako, da je Jakob zgrabil peto svojega brata Ezava; podobno je 
dnevni čas zagrabil peto noči (v. 502). Kljub svoji nepodobnosti sta tako dnevni kot nočni čas lepa:

»Ustvarjanje (ʿābudutā) je spočelo in rodilo dva brata: 
Temno noč in čas dneva, poln svetlobe.  
Dve lepoti, ki druga drugi nista bili podobni.  
In razodeto je bilo, da je vse, kar je ustvaril Gospod, lepo.« (vv. 491–494)

Jakob v zaključku prvega stavka omeni temo, ki je bila omenjena že na začetku in ki je vsepri-
sotna tema njegove memre: lepota stvaritev. Naposled prvi stavek izzveni v plesu dneva in noči, 
ki pospešita tek drug za drugim (v. 520). 

Konec prvega stavka.

REFERENCE
Akhrass, Roger. 2015. A List of Homilies of Mor Jacob of Serugh. Syriac Orthodox Patriarchal Journal 53: 87–161.
Mathews, Edward G., ur. 2009. Jacob of Sarug’s Homilies on the Six Days of Creation: The First Day. Princeton, NJ: Gorgias Press. 
Muraoka, Takamitsu, ur. 2018. Jacob of Serugh’s Hexameron. Leuven: Peeters.



107BESEDE STARIH

AVGUŠTIN

Razlaga Psalma 126 (2. del)

4. [v. 2] Če hočemo, da nas varuje On, ki se je ponižal zaradi nas in je bil povišan, da bi nas varo-
val, bodimo ponižni! Nihče naj si česa ne prilašča! Nihče nima česa dobrega, razen da ga je prejel 
od Njega, ki je sam dober. Kdor pa bi si hotel prilastiti modrost, je neumen. Naj bo ponižen, da bo 
prišla Modrost in ga razsvetlila! Če pa misli, da je že moder, preden bi vanj prišla Modrost, tako 
rekoč vstaja pred svitom (ante lucem) in še vedno hodi v temi! In kaj sliši v tem psalmu? »Zaman 
vam je vstajati pred svitom.«1 Kaj pomeni: »Zaman vam je vstajati pred svitom«? Če vstajate, še 
preden se zasvita (surgat lux), je nujno, da ostajate v ničevosti, ker boste v teminah. Vaša luč, Kris-
tus, je že vstala! Dobro je zate, da vstajaš za Kristusom. Nikar ne vstajaj pred Kristusom! Kdo so 
tisti, ki vstajajo pred Kristusom? To so tisti, ki hočejo sebe postaviti pred Kristusa. In kdo so tisti, 
ki se hočejo postaviti pred Kristusa? Tisti, ki hočejo biti povišani tukaj,2 kjer je On bil ponižen. Naj 
bodo torej tukaj ponižni, če hočejo biti povišani tam, kjer je tudi Kristus bil povišan. Pravi namreč 
o tistih, ki so se mu pridružili z vero, med katerimi smo tudi mi, če le verujemo vanj s čistim 
srcem: »Oče,« pravi, »hočem, da naj bodo tam, kjer sem jaz, tudi tisti, ki si mi jih dal.«3 Velik dar, 
velika milost, velika obljuba, bratje moji! In kdo bi ne hotel biti s Kristusom tam, kjer je Kristus? 
Toda Kristus je že povišan: ali hočeš biti tam, kjer je povišan? Bodi ponižen tam, kjer je tudi On 
bil ponižen! Zaradi tega govori sama Luč: »Učenec ni nad učiteljem, niti služabnik nad svojim 
gospodarjem.«4 Tisti, ki so kot učenci hoteli biti nad učiteljem in ki so kot služabniki hoteli biti 
nad svojim gospodarjem, so hoteli vstati pred svitom: zaman so hodili, ker niso hodili za lučjo. 
Tem torej pravi ta psalm: »Zaman vam je vstajati pred svitom!« Takšna sta bila Zebedejeva sinova. 
Še preden sta se po zgledu Gospodovega trpljenja ponižala, sta si že izbirala mesti, kjer naj bi 
sedela: eden na desni, drugi na levi. Hotela sta vstati pred svitom, zato sta zaman hodila. Ko pa 
je Gospod to slišal, ju je opozoril na ponižnost in jima rekel: »Ali lahko pijeta kelih, ki ga bom jaz 
pil?«5 Jaz sem prišel, da bi bil ponižen, in vidva hočeta biti povišana že pred menoj? Kamor grem 
jaz, tja mi sledita, pravi. Kajti če hočeta hoditi po tej poti, po kateri jaz ne hodim: »Zaman vam je 
vstajati pred svitom!« Tudi Peter je vstal pred svitom, ko je Gospodu hotel dati nasvet, da naj ne bi 
trpel za nas. Gospod je namreč govoril o svojem trpljenju, v katerem se nam je obetalo odrešenje; 
pravzaprav je govoril o ponižnosti sami: ponižen je namreč trpel. Ko je torej govoril o svojem 
bodočem trpljenju, se je Peter, ki mu je malo prej rekel, da je Božji Sin, prestrašil. Ustrašil se je, da 
bi (Gospod) umrl, in mu je rekel: »Bog ne daj, Gospod, prizanesi sebi,6 to se ne bo zgodilo.«7 Pred 
Lučjo je hotel vstati in Luči dati nasvet. Toda kaj je storil Gospod? Napravil ga je takšnega, da bi 
vstal za Lučjo: »Stopi za mano, satan!«8 Zato namreč satan, ker hočeš vstati pred svitom. »Stopi 

1	 Ps 126,2 (lat.).
2	 Tj. na tem svetu.
3	 Jn 17,24.
4	 Mt 10,24.
5	 Prim. Mt 20,21-22.
6	 Db. »Bodi si naklonjen!« Torej: »Misli nase!«
7	 Mt 16,22. Vulgata ima drugačno besedilo: »Absit a te, Domine, non erit tibi hoc.«
8	 Mt 16,23.



108  TRETJI DAN	 2025  2

za mano«, da bi šel jaz naprej, ti pa bi sledil! Pojdi po poti, koder grem jaz, ne koder hočeš ti iti in 
bi me po njej hotel voditi!

5. Torej tistim, ki so hoteli vstajati pred svitom, psalm govori: »Zaman vam je vstajati pred 
svitom.« In kdaj bomo vstali? Takrat, ko se bomo ponižali: »Vstanite, potem ko ste sedeli.« Vsta-
janje pomeni povišanje, sedenje pomeni ponižnost. Na nekaterih mestih se sedenje razume kot 
čast sojenja, na drugih mestih pa nakazuje ponižnost. Kako se sedenje razume kot čast sojenja? 
»Sedeli boste na dvanajstih stolih in sodili dvanajst Izraelovih rodov.«9 Na kakšen način pa je 
sedenje znamenje ponižnosti? Gospod se je ob šesti uri utrujen usedel k vodnjaku.10 Gospodova 
utrujenost je bila Gospodova oslabljenost, oslabljenost moči, oslabljenost modrosti: toda osla-
bljenost sama je ponižnost. Torej, če je sedel iz oslabljenosti, to sedenje pomeni ponižnost. In 
njegovo sedenje samo, to je njegova ponižnost, le ta nas rešila, ker »kar je slabotnega pri Bogu, 
je močnejše od ljudi«.11 In zato pravi v nekem psalmu: »Gospod, ti poznaš moje sedenje in moje 
vstajanje,«12 to je mojo ponižnost in moje povišanje. Čemu torej, o Zebedejeva sinova, hočeta biti 
povišana pred svitom? Naj torej tako povemo in raje imenujmo ta dva, ki se ne jezita na nas, saj 
so o njima bile napisane te stvari, da bi se drugi pazili tiste prevzetnosti, v katero sta se sama 
ujela. Zakaj torej hočeta »vstajati pred svitom«? Zaman vama je! Hočete biti povišani, še preden 
bi se ponižali? Sam vaš Gospod, ki je vaša luč, se je ponižal, da bi bil povišan. Poslušajte Pavla, 
ki govori: »Čeprav je bil v podobi Boga, ni imel za (ugrabljeni) plen, da je enak Bogu.«13 Zakaj 
ni imel za plen? Ker je bil tak po naravi, ker je bil rojen na tak način, da je bil enak Njemu, od 
katerega je bil rojen. Toda kaj je naredil? Zaradi nas »je samega sebe izpraznil tako, da je prevzel 
podobo služabnika in postal podoben ljudem in bil po zunanjosti kakor človek. Ponižal je samega 
sebe, postal pokoren tja do smrti, smrti pa na križu.«14 To je Njegovo sedenje! Toda poslušaj sedaj 
(njegovo) vstajanje: »In zaradi tega ga je Bog povzdignil in mu podaril ime, ki je nad vsakim ime-
nom.«15 Vi že hitite k temu imenu.16 »Vstanite,« toda po tem, ko »ste sedeli.« Želite vstati, toda 
najprej sédite! In ko vstaneš iz ponižnosti, prideš h kraljestvu. Kajti če se prezgodaj, še preden 
vstaneš, priplaziš (praeripis) v kraljestvo, že padeš iz kraljestva. »Ali moreta piti kelih,« pravi, »ki 
mi je namenjen za pitje?« In onadva: »Moreva.« In On: »Moj kelih,« reče »bosta pila; sedeti pa na 
moji desni ali levi,« pravi, »ne gre meni vama dajati: od mojega Očeta je pripravljeno za druge.«17 
Kaj pomeni: »ne gre meni vama dajati«? Ne gre meni dajati prevzetnim. Toda če hočeta ono preje-
ti, ne bodita to, kar sta! »Pripravljeno je za druge« in vi bodite ,drugi‘ in za vas je bilo pripravljeno! 
Kaj pomeni: »Bodite drugi«? Najprej, da se ponižate tisti, ki hočete biti povišani. Razumela sta, 
da jima bo ponižnost koristila, in sta se poboljšala. Torej tudi mi to poslušajmo, ker to govori ta 
psalm: »Vstanite, potem ko ste sedeli.«

6. A da ne bi kdo mislil, da sedi zato, da bi ga častili; (temveč) da bi pokazal, da je s tem sede-
njem hotel priporočiti ponižnost; da ne bi kdo mislil, da mu je bilo ukazano sedeti ali da bi sodil 
ali da bi obedoval in se veselil in bi tam iskal še večjo prevzetnost. Da bi poudaril ponižnost, je 
dodal: »Tisti, ki se hranite s kruhom žalosti.« Tisti torej, ki vzdihujejo na tem romanju, se hranijo 

9	 Mt 19,28.
10	 Prim. Jn 4,6.
11	 1 Kor 1,25.
12	 Ps 138,2 (lat.).
13	 Flp 2,6; ni imel za (ugrabljeni) plen, da je enak Bogu: slov. prevod v SSP, jeruzalemski izd. itn.: se ni ljubosumno oklepal svoje 

enakosti z Bogom. 
14	 Flp 2,7-8.
15	 Flp 2,9.
16	 Tj. k Jezusu Kristusu.
17	 Mt 22,23.



109BESEDE STARIH

s kruhom žalosti. Ti se nahajajo v dolini joka. Bog namreč daje stopati kvišku (ascensiones facit) v 
srcu. Toda kje je to določil? »Stopanja kvišku,« pravi, »je določil v njegovem srcu.«18 Kdo? Bog! Če 
so stopanja kvišku v srcu, zato prepevajo stopniško pesem. Bodimo ponižni na tem svetu! Stopi-
mo kvišku! Kako? V srcu! Ker je pa samo stopanje kvišku v srcu, se vstaja iz doline joka. Pravi: »V 
dolini joka.«19 Kakor so se gore vzdignile, tako so doline ostale sedeče. Dolinam namreč pravimo 
nizko ležeči kraji na zemlji, hribi pa so bolj vzdignjeni kraji, vendar manj kot gore: zelo visoki 
kraji zemlje se imenujejo gore. Premalo je: ne pravi: »Vstanite s hriba,« prav tako ne pravi: »S 
polja,« ampak: »Iz doline,« da bi bilo kaj nižjega od polja. Če se torej v dolini joka hraniš s kruhom 
žalosti in rečeš: »Moje solze so mi postale kruh podnevi in ponoči, medtem ko mi govorijo vsak 
dan: Kje je tvoj Bog,«20 dobro vstajaš, ker si sedel.

7. In kakor da bi ti rekel: Kdaj bomo vstali? Zdaj nam je ukazano sedeti! Kdaj bo nastopilo naše 
vstajenje? Kdaj je bilo Gospodovo? K Njemu híti, ki je šel pred tabo! Kajti če ne hitiš k Njemu 
samemu, ti je zaman vstajati pred svitom. Kdaj je bil On sam povišan? Ko je bil mrtev. Torej upaj 
tudi ti na svoje povišanje po smrti, upaj ob vstajenju mrtvih, ker je On vstal in šel gor.21 Toda kje 
je zaspal? Na križu. Ko je zaspal na križu, je postal znamenje (signum gestabat), še več: dopolnil 
je tisto, kar je bilo nakazano že v Adamu. Medtem ko je Adam spal, mu je bilo vzeto rebro in 
nastala je Eva.22 Tako je tudi Gospodu, ko je spal na križu, bila s sulico predrta stran, in pritek-
li so zakramenti, od koder je nastala Cerkev.23 Cerkev je namreč postala Gospodova nevesta iz 
(prebodene) strani, kakor je Eva nastala iz (Adamove) strani. Toda kakor Eva ni nastala drugače 
kot iz strani spečega, tako tudi Cerkev ni nastala drugače kot iz strani umirajočega. Če torej On 
ni vstal (od mrtvih), če ni bil (prej) mrtev (nisi mortuus), kako ti upaš na povišanje, razen po tem 
življenju? Toda da bi te ta psalm poučil, kakor da bi ti vprašal: Kdaj bom vstal? Morda še preden se 
bom usedel? »Ko bo dal,« pravi, »svojim ljubljencem zaspati.« To da Bog potem, ko bodo njegovi 
ljubljenci zaspali. Tedaj bodo vstali njegovi ljubljenci, to je Kristusovi.24 Vsi bodo namreč vstali, 
toda ne kakor njegovi ljubljenci. Vsi so zapisani vstajenju od mrtvih, toda kaj pravi Apostol? »Vsi 
bomo torej vstali, toda vsi ne bomo spremenjeni.«25 Oni vstanejo za kazni, mi vstanemo, kakor 
je vstal naš Gospod, da bi sledili svoji glavi, če smo le njegovi udje. Če pa smo njegovi udje, tedaj 
smo tudi njegovi ljubljenci: tedaj nam pripada tisto vstajenje, ki je bilo najprej v Gospodu, da bi 
Luč zasvetila pred nami, mi pa za Lučjo. Kajti zaman nam je vstajati pred svitom, to pomeni: iskati 
vzvišenost (altitudo), še preden umremo, saj Kristus, naša luč, ni bil povišan v mesu, razen potem 
ko je umrl. Določeni smo torej za njegove ude in med njegovimi udi njegovi ljubljenci: ko bomo 
zaspali, tedaj bomo ob vstajenju mrtvih tudi vstali. On edini je vstal, več ne umre. Vstal je Lazar, 
toda moral je (moriturus) umreti,26 vstala je hči predstojnika shodnice, toda morala je umreti,27 
vstal je sin vdove, toda moral je umreti,28 vstal je Kristus, ki ni več umrl. Poslušaj Apostola: »Od 
mrtvih vstali Kristus več ne umre in smrt ne bo več nad njim gospodovala.«29 V takšno vstajenje 
upaj! In bodi kristjan zaradi tega in ne zaradi sreče tega sveta! Kajti če hočeš biti kristjan zaradi 

18	 Ps 83,6 (lat.). Latinski samostalnik ascensio (stopanje kvišku, vzpenjanje) namiguje na starozavezne romarje, ki so se vzpenjali 
proti svetemu mestu Jeruzalemu. Hiponec to bere v duhovnem smislu: kristjan se vzpenja kvišku v svojem srcu.

19	 Ps 83,7 (lat.).
20	 Ps 41,4 (lat.).
21	 Tj. v nebesa.
22	 Prim. 1 Mz 2,21-22.
23	 Prim. Jn 19,34.
24	 Kristusovi, tj. ki pripadajo Kristusu.
25	 1 Kor 15,51.
26	 Prim. Jn 11,44.
27	 Prim. Mt 9,25.
28	 Prim. Lk 7,15.
29	 Rim 6,9.



110  TRETJI DAN	 2025  2

sreče tega življenja, hočeš vstati pred svitom, saj tista tvoja Luč ni iskala tukaj posvetne sreče. 
Potrebno je, da vztrajaš v teminah. Spremeni se, pojdi za svojo Lučjo! Ker je on vstal, vstani: prej 
pa sédi in tako vstani, »ko bom dal zaspati svojim ljubljencem«. 

8. [v. 3] Kot da bi ti ponovno vprašal: Katerim ljubljencem? »Glejte, Gospodova dediščina 
so sinovi, plačilo sadu telesa.«30 Ko reče »sadu telesa« (pomeni), da so ti sinovi rojeni. Obstaja 
neka žena, v kateri se na duhoven način nakaže tisto, kar je bilo rečeno Evi: »V bolečinah boš 
rojevala.«31 Cerkev namreč, Kristusova nevesta, rojeva svoje otroke, in če jih rojeva, je tudi ona v 
porodnih bolečinah. V njeni podobi je tudi Eva bila imenovana »mati živih«. Med udi rojevajoče 
je bil tudi on, ki je govoril: »Sinovi moji, ki vas ponovno rojevam v bolečinah, dokler ne bo v vas 
izoblikovan Kristus.«32 Toda ni rojeval zaman v bolečinah niti ni zaman rodil: to bo sveto seme 
ob vstajenju mrtvih. Veliko bo pravičnih, ki so sedaj še razpršeni po vsem zemeljskem krogu. 
Zanje vzdihuje Cerkev, Cerkev jih rojeva v porodnih bolečinah: ob onem vstajenju mrtvih pa se bo 
pokazal sad poroda Cerkve, prešla bosta namreč bolečina in vzdihovanje. In kaj se bo govorilo? 
»Glejte, Gospodova dediščina so sinovi, plačilo sadu telesa.« Tega sadu,33 ne ta sad; »plačilo« 
tega »sadu telesa«. In katero je to plačilo? Vstati od mrtvih. Katero je to plačilo? Vstati, potem ko 
si sedel. Katero je to plačilo? Veseliti se, potem ko si se hranil s kruhom žalosti. Katerega telesa? 
Cerkve. V njenem telesu, ker je njeno podobo nosila Rebeka: tista dva dvojčka sta se borila kot dve 
ljudstvi.34 Ena sama mati je v svoji notranjosti imela brata, ki sta bila nesložna že pred rojstvom. 
Zaradi notranjih nesoglasij sta udarjala ob stene materinega telesa in ona je vzdihovala, prenaša-
la je silo, toda ko ju je rodila, je ločila njiju, ki ju je kot dvojčka noseča donosila. Bratje, tako je tudi 
sedaj: dokler je Cerkvi dano vzdihovanje, dokler je Cerkev v porodnih bolečinah, so znotraj nje 
tako dobri kot hudobni. Sad telesa pa je bil v Jakobu, ker je mati ljubila le njega samega. »Jakoba 
sem vzljubil,« pravi Bog, »Ezava pa sem zasovražil.«35 Oba sta prišla iz istega naročja, eden je 
zaslužil ljubezen, drugi grajo. V ljubljencih torej bo njegov sad. Torej »plačilo sadu telesa«.

Prevedel: dr. Miran Sajovic SDB

30	 »Sinovi, plačilo sadu telesa« (merces fructus ventris) je nekoliko negotovo, možen bi bil tudi prevod »sinovi, plačilo (je) sad telesa«, 
vendar v nadaljevanju pojasni, da je fructus genitiv, ne nominativ (gl. op. 33). 

31	 1 Mz 3,16.
32	 Gal 4,19.
33	 »Sadu«: lat. fructus je genitiv, ki ima sicer isto obliko kot nominativ; kot pojasnilo je v opombi izvirne izdaje gr. genitiv toû karpoû. 
34	 Prim. 1 Mz 25,22-23.
35	 Prim. Mal 1,2-3; Rim 9,13.



111PRESOJE

AVTOR: DR. IVAN PLATOVNJAK SJ IN DR. TONE SVETELJ
ZALOŽNIK: ZALOŽBA UNIVERZE V LJUBLJANI
ZBIRKA: ZNANSTVENA KNJIŽNICA
LETO IZIDA: 2024

RECENZIJA MONOGRAFIJE LISTENING AND DIALOGUING WITH THE WORLD:  
A PHILOSOPHICAL AND THEOLOGICAL-SPIRITUAL VISION

V intelektualno in duhovno razpršeni stvarnosti 21. stoletja se postavlja vprašanje, ali je še 
mogoče oblikovati koherentno vizijo človeškega bivanja, ki vključuje tako filozofsko razumeva-
nje sveta kot teološko refleksijo skrivnosti življenja ter eksistencialno izkušnjo iskanja smisla. Na 
tej točki se srečata dve temeljni človeški potrebi: potreba po razumevanju in potreba po odnosu 
– z drugim, s svetom, z Bogom. Prav to si prizadevata doseči Ivan Platovnjak in Tone Svetelj v delu 
Listening and Dialoguing with the World: A Philosophical and Theological-Spiritual Vision. Gre za 
knjigo, ki je nastala na križišču treh razsežnosti: akademske refleksije, osebne duhovne izkušnje 
in pastoralne občutljivosti. Avtorja sta pri tem dosledna: ne iščeta dokončnih odgovorov, temveč 
v ospredje postavljata hermenevtično odprtost, zmožnost poslušanja in pripravljenost za dialog. 

V času, ko sodobna družba postaja vse bolj fragmentirana tako na ravni znanja kot duhovne 
prakse, knjiga pomeni dragocen prispevek k ponovnemu iskanju integracije. V njej se ne pre-
pletajo le različne vede – filozofija, teologija, antropologija, etika –, temveč tudi različni duhovni 
pristopi: kontemplativna tradicija, biblična hermenevtika, sodobna fenomenologija in kritika 
tehnološkega racionalizma. Avtorja zavestno zavračata intelektualni redukcionizem in se odlo-
čita za metodo, ki je obenem premišljena in življenjska – metodo poslušanja. Poslušanje pa ni 
predstavljeno kot pasivno sprejemanje, temveč kot temeljni eksistencialni akt, ki človeka odpre 
resnici, ki prihaja od zunaj in presega njegovo samo-zadostnost. Knjiga sestoji iz osmih poglavij, 
ki so tematsko zaokrožena, a obenem gradijo premišljeno narativno in argumentativno zapored-
je, podprto z zaključnim premislekom ter bogatimi medbesedilnimi povezavami. 

Struktura ni linearna v klasičnem pomenu, temveč ciklična: vsako poglavje v sebi reflektira 
neko obliko poslušanja – poslušanje resničnosti, drugega, telesnosti, smrti, časa, Boga. Avtorja 
vseskozi ohranjata napetost med razumsko analizo in duhovno zaznavo, kar omogoča večni-
vojsko branje: knjiga se bere kot filozofska razprava, teološka meditacija in osebna popotnica. 
Vsako poglavje se dotika specifičnega izziva, ki zaznamuje sodobno zavest: izguba notranje zbra-
nosti, tehnološka dominacija nad človeškim telesom, kriza smisla in prihodnosti, sekularizacija 



112  TRETJI DAN	 2025  2

izkustva svetega, eksistencialna ranljivost posameznika v kriznih časih. Avtorja se pri tem ne za-
dovoljita s ponavljanjem diagnoz, ki so značilne za kritično teorijo ali družbeno filozofijo, temveč 
v ospredje postavita vprašanje, kako nanje odgovoriti znotraj perspektive vere, ki ni dogmatična, 
temveč eksistencialno odprta. 

Njuna predpostavka je jasna: odgovorov na te izzive ne moremo najti zgolj v dodatnih anali-
zah, novih ideologijah ali tehničnih rešitvah, temveč v spremembi notranje drže – drže posluša-
nja, kontemplacije in dialoga. Te tri dimenzije – epistemološka, duhovna in etična – se v knjigi 
ne pojavljajo kot abstraktni pojmi, temveč kot konkretne prakse, skozi katere človek ponovno 
vzpostavi stik z resničnostjo, ki ni njegova projekcija, temveč skrivnostna navzočnost. V tem 
smislu knjiga ne ponuja enostavnega sistema, temveč hermenevtični prostor, v katerem se lahko 
misleči in verujoči človek ponovno orientira v svetu, ki pogosto izgublja kompas. Zaradi svoje te-
matske raznovrstnosti, metodološke odprtosti in duhovne poglobljenosti je knjiga namenjena ši-
rokemu spektru bralcev: od študentov teologije in filozofije do duhovnikov, katehetov, duhovnih 
spremljevalcev in vseh, ki iščejo globlje razumevanje sodobnega sveta skozi oči vere. Obenem pa 
nagovarja tudi tiste, ki so izgubili stik z institucionalno religijo, a ohranjajo odprtost za presežno 
in želijo ponovno vzpostaviti odnos z Bogom – ne kot ideološko figuro, temveč kot skrivnostnim 
Drugim, ki govori iz tišine. V tem duhu uvod vzpostavi ne le utemeljitev vsebine knjige, temveč 
tudi naravo samega branja: ne kot intelektualno konzumacijo, temveč kot povabilo k počasnosti, 
k poslušanju, k notranji preobrazbi.

Prav v tej tišini, ki jo poslušanje omogoča kot temeljni etično-ontološki akt, se razpira prostor 
preobrazbe – ne le individualne, temveč tudi civilizacijske. Poslušati pomeni ustvariti navzoč-
nost, ki dopušča drugosti, da obstane, in v njej prepoznati možnost razodetja – ne kot spektakel, 
temveč kot tih, a vztrajen klic smisla. Listening and Dialoguing with the World presega akademske 
okvire in se vzpostavi kot prostor oblikovanja, kjer se vprašanje postavlja pred odgovor, odnos 
pred definicijo in notranjo poglobitev pred ideološko gotovost. V tej obnovljeni celovitosti miš-
ljenja in duhovnosti delo presega binarne opozicije sodobne misli ter odpira prostor za nov način 
bivanja – ne s kričanjem, temveč s poslušanjem kot najradikalnejšo obliko odprtosti za resnico. 
Kajti v svetu, kjer resnico pogosto zamenjuje mnenje, dialog pa preglasitev, poslušanje postaja 
ena najglobljih in najpotrebnejših oblik upanja.

Ana Miklavž

Izdajatelj:  
Teološka fakulteta, Univerza v Ljubljani  
Poljanska cesta 4, 1000 Ljubljana 
revija.tretjidan@teof.uni-lj.si

Svet revije:  
Maksimilijan Matjaž, Martin Nahtigal, 
Cecilija Oblonšek, Jernej Pisk,  
Samo Skralovnik, Miran Špelič OFM

Založnik: 
Založba Univerze v Ljubljani 
Kongresni trg 12, 1000 Ljubljana 
zalozba@uni-lj.si

Za založnika: Gregor Majdič, rektor 
Univerze v Ljubljani

Glavni in odgovorni urednik:  
Jonas Miklavčič, 
jonas.miklavcic@teof.uni-lj.si 

Uredništvo:  
Jan Dominik Bogataj OFM, Nina Ditmajer 
Prando, Urška Jeglič, Gabriel Kavčič, Meta 
Košir, Aljaž Krajnc, Urška Mikolič, Martin 
Perčič, Liza Primc, Lucija Gantar, Nik 
Trontelj

Priprava za tisk: Salve d.o.o. Ljubljana 
Oblikovna zasnova: Simon Korenjak 
Jezikovni pregled: Miha Šuštar

Članki s tipologijo 1.01, 1.02 in 1.03 so 
recenzirani s strani anonimnega recenzenta

Tisk: tiskano v Sloveniji 
Naklada: 250 izvodov

Na leto izidejo 3 številke.

Cena letne naročnine za Slovenijo je 23 €. 
Za tujino 35 €. Naročnina velja od tekoče 
številke do pisnega preklica, odpovedi pa 
veljajo od začetka obračunskega obdobja.

Tretji dan lahko naročite na spletni strani 
Teološke fakultete UL.

ISSN 1318-1238 
ISSN 3024-0182 (e-oblika)

Članki v reviji Tretji dan, razen če ni 
drugače navedeno, so objavljeni pod pogoji 
licence Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY 4.0 International).

KRŠČANSKA REVIJA 
ZA DUHOVNOST IN KULTURO

 
cena: 7,99 €

Naslovnica in fotografije
Avtor fotografij, ki jih objavljamo v tej številki, je Denis Končar.

Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   2Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   2 23. 12. 2025   10:06:3723. 12. 2025   10:06:37



Izdajatelj:  
Teološka fakulteta, Univerza v Ljubljani  
Poljanska cesta 4, 1000 Ljubljana 
revija.tretjidan@teof.uni-lj.si

Svet revije:  
Maksimilijan Matjaž, Martin Nahtigal, 
Cecilija Oblonšek, Jernej Pisk,  
Samo Skralovnik, Miran Špelič OFM

Založnik: 
Založba Univerze v Ljubljani 
Kongresni trg 12, 1000 Ljubljana 
zalozba@uni-lj.si

Za založnika: Gregor Majdič, rektor 
Univerze v Ljubljani

Glavni in odgovorni urednik:  
Jonas Miklavčič, 
jonas.miklavcic@teof.uni-lj.si 

Uredništvo:  
Jan Dominik Bogataj OFM, Nina Ditmajer 
Prando, Urška Jeglič, Gabriel Kavčič, Meta 
Košir, Aljaž Krajnc, Urška Mikolič, Martin 
Perčič, Liza Primc, Lucija Gantar, Nik 
Trontelj

Priprava za tisk: Salve d.o.o. Ljubljana 
Oblikovna zasnova: Simon Korenjak 
Jezikovni pregled: Miha Šuštar

Članki s tipologijo 1.01, 1.02 in 1.03 so 
recenzirani s strani anonimnega recenzenta

Tisk: tiskano v Sloveniji 
Naklada: 250 izvodov

Na leto izidejo 3 številke.

Cena letne naročnine za Slovenijo je 23 €. 
Za tujino 35 €. Naročnina velja od tekoče 
številke do pisnega preklica, odpovedi pa 
veljajo od začetka obračunskega obdobja.

Tretji dan lahko naročite na spletni strani 
Teološke fakultete UL.

ISSN 1318-1238 
ISSN 3024-0182 (e-oblika)

Članki v reviji Tretji dan, razen če ni 
drugače navedeno, so objavljeni pod pogoji 
licence Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY 4.0 International).

KRŠČANSKA REVIJA 
ZA DUHOVNOST IN KULTURO

 
cena: 7,99 €

Naslovnica in fotografije
Avtor fotografij, ki jih objavljamo v tej številki, je Denis Končar.

Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   2Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   2 23. 12. 2025   10:06:3723. 12. 2025   10:06:37



TRETJI DAN
revija.tretjidan@teof.uni-lj.si

krščanska revija 
za duhovnost in kulturo

ROMARJI UPANJA
Matjaž Celarc Moč neumnosti: kako se upreti skušnjavi neumnosti in preiti k upanju?
Eva Novak Svetič Romanje kot pot: skozi kontemplativno hojo do strpnosti
Arezo Yousufi Zgodba o vojni
Faris Končan Medkulturni dialog kot temelj družbene kohezije v pokonfliktnih družbah: 

primer bosansko-hercegovske vasi Baljvine

TEOLOGIJA 
Sašo Kušenić Starozavezne povezave v poročilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)

RELIGIOLOGIJA 
Danijel Kašnar Vloga Abrahama v Koranu

TRETJI DAN
krščanska revija za duhovnost in kulturo

lii 2025 2

TR
ET

JI 
DA

N
    

20
25

  2

2

Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   1Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   1 23. 12. 2025   10:06:3723. 12. 2025   10:06:37

TRETJI DAN
revija.tretjidan@teof.uni-lj.si

krščanska revija 
za duhovnost in kulturo

ROMARJI UPANJA
Matjaž Celarc Moč neumnosti: kako se upreti skušnjavi neumnosti in preiti k upanju?
Eva Novak Svetič Romanje kot pot: skozi kontemplativno hojo do strpnosti
Arezo Yousufi Zgodba o vojni
Faris Končan Medkulturni dialog kot temelj družbene kohezije v pokonfliktnih družbah: 

primer bosansko-hercegovske vasi Baljvine

TEOLOGIJA 
Sašo Kušenić Starozavezne povezave v poročilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)

RELIGIOLOGIJA 
Danijel Kašnar Vloga Abrahama v Koranu

TRETJI DAN
krščanska revija za duhovnost in kulturo

lii 2025 2

TR
ET

JI 
DA

N
    

20
25

  2

2

Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   1Tretji dan_2_2025 naslovnica.indd   1 23. 12. 2025   10:06:3723. 12. 2025   10:06:37


	Jonas Miklavčič
	Romarji upanja
	Dr. Matjaž Celarc
	Moč neumnosti: kako se upreti skušnjavi neumnosti in preiti k upanju?


	Eva Novak
	Romanje kot pot: skozi kontemplativno hojo do strpnosti

	Arezo Yousufi
	Zgodba o vojni

	Dr. Faris Kočan
	Medkulturni dialog kot temelj družbene kohezije v pokonfliktnih družbah: primer bosansko-hercegovske vasi Baljvine 

	TEOLOGIJA
	Sašo Kušenić
	Starozavezne povezave v poročilu o Jezusovi smrti po Janezu (Jn 19,16-37)


	FILOZOFIJA
	Krištof Kerže
	Spoznavoslovni izvori politične misli Jacquesa Maritaina


	Urban Preinfalk
	Zgodovinski razvoj Lilit in njena vključitev v drugi val feminizma

	PSIHOLOGIJA IN DRUŽINSKA TERAPIJA
	Florentina Mihelič in Judita Kerin
	Eksistencialna terapija: iskanje pomena v svetu brez inherentnega smisla


	Marija Maruša Kramli Marmolja
	V svetu, kjer je lažje biti odvisen kot ranljiv

	KRŠČANSKO RELIGIOZNO LEPOSLOVJE
	Smiljan Trobiš

	ESEJ
	Domen Kos
	Marija, vzor in model Cerkve


	RELIGIOLOGIJA
	Danijel Kašnar
	Vloga Abrahama v Koranu


	BESEDE STARIH
	Dr. Aljaž Krajnc
	Jakobova simfonična pesnitev v sedmih stavkih


	Avguštin
	Razlaga Psalma 126 (2. del)

	PRESOJE

